
 1 

 

 
 

Dossiere temático: 
Estado del arte de la investigación  
en las IES en Iberoamérica 

 
 
 
 

  

Diversidad cultural, género y 
fronteras: cruces y desafios 
contemporáneos 

 

 
  

 
Losandro Antonio Tedeschi  

Marisa de Fátima Lomba de Farias 
Coordinadores

 

  
 
 
 

                                         



 

 2 

Diversidad cultural, género y fronteras: cruces y desafíos 
contemporáneos 

 
ISBN México (CENID): 978-607-8830-65-7 
ISBN España (AEVA):  978-84-09-79895-7  
https://doi.org/10.23913/9786078830657 

  
Primera edición, 2025 Todos los derechos reservados. 
 
© 2025, coordinadores. Losandro Antonio Tedeschi, Marisa de Fátima Lomba de Farias. 
© 2025, autores. Cássio Knapp, Rossandra Cabreira, Losandro Antonio Tedeschi, Joice Graciele 
Nielsson, Ivo dos Santos Canabarro, Ana Maria Colling, Catia Paranhos Martins, Claudia Regina 
Nichnig, Paula  Faustino Sampaio, Diallo Cíntia Santos, Diallo Alfa Oumar, Marisa de Fátima Lomba 
de Farias, João Victor Rossi, Sirley Lizott Tedeschi.  
                                                         
Los conceptos expresados en este documento son responsabilidad exclusiva de los autores.  
Esta obra cumple con el requisito de evaluación por dos pares de expertos. 
 
Edición y diagramación: Orlanda Patricia Santillán Castillo 
 
Editorial Centro de Estudios e Investigaciones para el Desarrollo Docente. CENID AC es 
miembro de la Cámara Nacional de la Industria Editorial Mexicana Socio #3758. 
 
Queda prohibida la reproducción o transmisión total o parcial del contenido de la presente obra 
mediante algún método sea electrónico o mecánico (INCLUYENDO EL FOTOCOPIADO, la 
grabación u cualquier sistema de recuperación o almacenamiento de información), sin el 
consentimiento por escrito del editor. 
 
© 2025 Editorial Centro de Estudios e Investigaciones para el Desarrollo Docente. CENID AC 
Pompeya # 2705. Colonia Providencia C.P. 44670 Guadalajara, Jalisco. México Teléfono: 01 (33) 
1061 8187 Registro Definitivo Reniecyt No.1700205 a cargo de la SECIHTI. 
 
© 2025 Editorial de la Asociación Científica para la Evaluación y Medición de los Valores Humanos 
c/ de les cases sert nº 11, C.P. 08193, Bellaterra – Cerdanyola del Vallés (Barcelona).  
 
CENID y su símbolo identificador son una marca comercial registrada. 
Impreso en México / Printed in México 
 
Si desea publicar un libro o un artículo de investigación contáctenos. 
www.cenid.org                                                 redesdeproduccion@cenid.org 

 
 
 
 

https://doi.org/10.23913/9786078830657
http://www.cenid.org/
mailto:redesdeproduccion@cenid.org


 

 3 

Diversidad cultural, género y fronteras: cruces y desafíos 
contemporáneos 

 
 

 
 
 
 

Coordinadores 
 

Losandro Antonio Tedeschi 
Marisa de Fátima Lomba de Farias 

 
 
 
 
 
 
 

Autores 
 

Cássio Knapp, Rossandra Cabreira, Losandro Antonio Tedeschi, Joice Graciele 
Nielsson, Ivo dos Santos Canabarro, Ana Maria Colling, Catia Paranhos Martins, 
Claudia Regina Nichnig, Paula  Faustino Sampaio, Diallo Cíntia Santos, Diallo 
Alfa Oumar, Marisa de Fátima Lomba de Farias, João Victor Rossi, Sirley Lizott 
Tedeschi.  



 

 4 

Índice 
 

 
Proceso de revisión de pares                                                                                                            5                                                                                                   

 
Presentación                                                                                                                                              6 

                                                                                                                                            
 

O Jegua como expressão do Teko Joja: uma descrição                                                         8 
dos significados dos grafismos Guarani e Kaiowá 
Cássio Knapp,Rossandra Cabreira 

  
Reflexiones sobre el cotidiano de género y desarrollo                                                        23 
de mujeres campesinas e indígenas  en la región de  
frontera del Brasil 
Losandro Antonio Tedeschi 

  
O Corpo Feminino como Território Político: a                                                        40 
ditadura militar brasileira e a violência de gênero  
como crime do patriarcalismo estatal 
Joice Graciele Nielsson, Ivo dos Santos Canabarro 

  
Vozes silenciadas: a ditadura brasileira, a                                                                                54 
cultura e as mulheres 
Ana Maria Colling 

  
Mulheres Kaiowá e Guarani em luta pelo bem                                                                        68 

viver de corpos-territórios 
Catia Paranhos Martins, Claudia Regina Nichnig, Paula Faustino Sampaio 

 

(In)visibilidade do pensamento político de                                                                              82 
 Amílcar Cabral no Brasil 
Diallo, Cíntia Santos, Diallo, Alfa Oumar 

 
Autonomia, corpo e poder como estratégia                                                                             93 
(anti)patriarcal 
Marisa de Fátima Lomba de Farias, João Victor Rossi 

 

Currículos, rizomas e a crítica à epistemologia ocidental                                                  106 
reducionista 
Sirley Lizott Tedeschi 

 

  

 



 

 5 

Proceso de revisión de pares 

 
Los trabajos publicados en la presente obra se han sometido al proceso de revisión por pares de 
expertos que a su vez forman parte del comité editorial. Los evaluadores emiten un juicio sobre las 

propuestas de publicación con las observaciones que consideran pertinentes. Cuando la evaluación es 
positiva, las observaciones de los evaluadores se envían a los autores mediante los editores. 
 

 
Comité Editorial 

 
 
Angélica Jeannette Vera Sagredo 
Universidad Católica de la Santísima Concepción / Chile 
https://orcid.org/0000-0003-1657-2241 

 
Jesús García Reyes  

Universidad Nacional Autónoma de México / México 
https://orcid.org/0000-0003-1145-7164 

 
Ana Clara Sanz Ochotorena  

Universidad de La Habana / Cuba 
https://orcid.org/0000-0002-5124-3905 

 
Evangelina Gabriela Dulce  
Universidad de Buenos Aires / Argentina 
https://orcid.org/0000-0002-5601-1097 
 

Jaime Brenes Madriz  
Instituto Tecnológico de Costa Rica / Costa Rica 

https://orcid.org/0000-0003-2325-8808 
 

Daniel Pablo de la Cruz Sanchez Mata  
Universidad Complutense de Madrid / España 
https://orcid.org/0000-0001-5274-6267 
 
Rocío Calderón García 
Universidad de Guadalajara, México 

https://orcid.org/0000-0003-0716-3446 

 

 

https://orcid.org/0000-0003-1657-2241
https://orcid.org/0000-0003-1145-7164
https://orcid.org/0000-0002-5124-3905
https://orcid.org/0000-0002-5601-1097
https://orcid.org/0000-0003-2325-8808
https://orcid.org/0000-0001-5274-6267
https://orcid.org/0000-0003-0716-3446


 

 6 

Presentación 

 

Diversidad cultural, género y fronteras: cruces y desafíos contemporáneos es un libro que presenta 
resultados del trabajo colegiado realizado por los integrantes de la Cátedra UNESCO sobre género, 
diversidad cultural y fronteras de la Universidade Federal da Grande Dourados (UFGD)  Brasil,                                               
en el marco del proyecto de colaboración que llamamos Estado del arte de la investigación en las IES 
en Iberoamérica trabajado en conjunto con el Centro de Estudios e Investigaciones para el Desarrollo 
Docente, CENID, A.C. Surge con el afán de contribuir a la generación de conocimiento, al conjuntar los 
resultados de las investigaciones realizadas en diversas Instituciones de Educación Superior (IES) 
públicas y privadas en Iberoamérica, esfuerzos conjuntos que han vuelto su mirada hacia diferentes 
espacios y actores escolares.  
 
Esta se convierte en una lectura obligada para todo interesado en el tema y que, a manera de ocho 

capítulos, presenta una radiografía de diferentes constructos como son; comunicación, género y 

desarrollo de mujeres campesinas e indígenas, violencia de género, políticas social y cultural, 

pensamiento político,  equidad de género.  Son aportaciones que, desde la mirada de alumnos, 

docentes y de miembros de la sociedad, presentan resultados empíricos de investigación y revisiones 

teóricas, que abordan problemáticas distintas en torno a la educación. 

La importancia de las publicaciones radica en la docencia universitaria apoyada en la investigación y en 

la vinculación con las empresas y gobiernos en búsquedas de soluciones, es decir, con el sector 

productivo y gubernamental dispuestos a entablar puentes con los investigadores de educación 

superior.  

Es por ello por lo que, al generar proyectos de investigación, se vuelve necesario e imprescindible que 

los resultados obtenidos sean publicados para que sean conocidas las posibles soluciones 

institucionales, administrativas, sociales o empresariales.  

Este libro reúne trabajos elaborados por docentes que han expuesto muchas de las ideas aquí 

expresadas y que fueron desarrolladas, debatidas y reconstruidas a través de la experiencia 

profesional; otras más se fueron construyendo a lo largo de trabajos en el campo de la tecnología 

educativa.  

Pero sobre todo este libro reúne experiencias docentes, de investigación y de producción. Se da cuenta 

de una serie de productos de investigación que producimos en un intento de continuar integrando y 

reconstruyendo la practica con la teoría. Se escribe desde el hacer, y sostenemos que es posible seguir 

haciéndolo siempre que la reflexión y el análisis crítico permitan volver a pensar la forma de trabajar y 

entender las practicas, así como los contextos que les otorgan significación. Nos preocupan los 

problemas teóricos y prácticos de los docentes en el aula, por ello este intento de relatar experiencias 

y propuestas con el objeto de favorecer el desarrollo de la profesión docente.  

Una buena práctica de la enseñanza incorpora lo que los alumnos saben, los mensajes de los medios, 

el trabajo con todos los sentidos y, si es posible, el ultimo desarrollo de los procesos de la tecnología. 



 

 7 

La búsqueda nos lleva, a lo largo del libro, a intentar reconstruir esas buenas prácticas y tratar de darle 

un nuevo fundamento, conscientes de que son apreciaciones de carácter provisional y que proponen 

respuestas políticas que deben sostenerse desde justificaciones éticas, en tanto implican la 

intervención del docente.  

En la mayoría de ellas, la reflexión teórica de hoy se vio favorecida por las experiencias llevadas a cabo 

a través de los proyectos conjuntos diseñados por el Centro de Estudios e Investigaciones para el 

Desarrollo Docente, CENID, A.C., que nos han permitido reencontrar permanentemente ese vínculo 

entre los diferentes planteamientos teóricos, la producción de materiales y el trabajo profesional como 

docentes.  

Se estableció un plan de trabajo inicial que poco a poco comenzó a cambiar, se tuvieron que librar 

obstáculos que surgían día a día hasta lograr reunir y analizar los trabajos pertinentes; pero una vez 

reunida la información una de las principales interrogantes se relacionaba con la organización de la 

misma para dar forma finalmente al estado del arte, debíamos definir cómo se iba a estructurar, sin 

embargo, la experiencia previa en resultados de investigación de los responsables del proyecto facilitó 

la organización de la información y la redacción del presente documento. Quizá aún haga falta 

presentar y divulgar los frutos del trabajo de investigación en eventos académicos y revistas, sin 

embargo, la labor hasta el momento resulta satisfactoria, al concretarse con el presente libro; el cual 

es parte de la evidencia del trabajo colaborativo, capacidades para la investigación, y sobre todo el 

grado de avance de nuestros programas posdoctorales y del  cuerpo académico y otras esperamos que 

se puedan ir incorporando para fortalecer la colaboración y vinculación en el resto de capítulos futuros, 

esperando que con el tiempo se logre consolidar la línea de generación y aplicación del conocimiento 

Estudios sobre la Educación, Tecnología y Sociedad (EETS) que actualmente se cultiva, y se integren 

nuevos miembros que permitan llevar el trabajo de investigación futuro a buen puerto.  

 
 

Director de la colección 
Francisco Santillán Campos 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 8 

O Jegua como expressão do Teko Joja: uma descrição dos significados dos grafismos 
Guarani e Kaiowá 
The Jegua as an Expression of Teko Joja: A Description of the Meanings of Guarani and Kaiowá 
Grafisms 

 
Cássio Knapp 

Universidade Federal da Grande Dourados 
cassioknapp@ufgd.edu.br 

Id Orcid 0000-0003-2237-9966) 
 

Rossandra Cabreira 
Universidade Federal da Grande Dourados 

rossandracabreiradasilva@gmail.com 
 

 
Resumo 
Esse trabalho apresenta as categorias analíticas elaboradas a partir da descrição dos jegua, grafismos 

dos povos indígenas Guarani e Kaiowá pesquisados a partir da dissertação de Rossandra Cabreira. 
Pesquisa desenvolvida na Reserva Indígena de Dourados, Mato Grosso do Sul. Assim, é a partir da 

compreensão do grafismo como manifestação da linguagem indígena, linguagem essa que assume a 
representação da cosmologia dos Guarani e Kaiowá que se apresenta uma discussão sobre o teko joja 
como fundamento do que compõe o sujeito Kaiowá e Guarani. O artigo propõe uma descrição analítica 
dos grafismos, abordando seus usos, sentidos e significados, evidenciando como essas pinturas 
corporais e desenhos revelam modos próprios de compreender o mundo e de transmitir saberes 
tradicionais. 

 
Palavras-chave: Guarani e Kaiowá; Grafismo indígena; Cosmologia indígena. 
 

Introdução 

 
Neste trabalho, apresentamos o Jegua1 dos povos indígenas Kaiowá e Guarani. Tema 

pesquisado inicialmente por Rossandra Cabreira para o Trabalho de Conclusão de Curso da Licenciatura 

Intercultural Indígena Teko Arandu, e posteriormente, como Dissertação de Mestrado em Educação e 
Territorialidade. Ambos os cursos fazem parte da Faculdade Intercultural Indígena, unidade acadêmica 
da Universidade Federal da Grande Dourados (FAIND/UFGD).  
 

A pesquisa teve como objetivo refletir sobre essas imagens enquanto expressões da linguagem dos 
povos Guarani e Kaiowá, a partir da descrição de 65 grafismos, dos grupos indígenas que convivem no 

Cone Sul do estado de Mato Grosso do Sul no Brasil. 
 

 
1 Uma tradução para o jegua poderia ser graf ismo, mas entendemos que na língua Kaiowá e Guarani, jegua 
representa muito mais do que somente o tipo do desenho pintado nas f lechas, no cesto, no tecido. Assim, nesse 
texto chamaremos de ora jegua, ora graf ismo entendendo que não é possível uma simples tradução.  

mailto:cassioknapp@ufgd.edu.br
mailto:rossandracabreiradasilva@gmail.com


 

 9 

Naquele momento objetivava-se descrever o jegua nas aldeias Jaguapiru e Bororó da Reserva Indígena 

de Dourados, localizada município de Dourados (MS). Buscou-se compreender de que modo essa 
manifestação da linguagem indígena pode se constituir em um aspecto fundante da abordagem 

didática em uma escola intercultural. Contribuindo com um recurso didático que refletisse com os 
estudantes a importância da sua identidade e a valorização da cultura indígena, e com isso, oportunizar 

mais elementos para a constituição de sua memória histórica, que para os Guarani e Kaiowá está 
representada por trás do grafismo, o seu teko joja (Benites, 2021). 
 
A proposta naquele momento compreendia, portanto, identificar os grafismos que estão estampados 
em seus artesanatos, nas tranças das flechas, em seus jaguaca (adereço de pano que pode estar na 
cabeça ou na cintura) que são produzidos compreendendo o grafismo como linguagem não verbal, mas 
capaz de aprofundar conhecimentos sobre cada traço, descrevendo a história e as informações 
implícitas em cada elemento cultural. 
 
Ao passo que neste texto, procuraremos fazer uma descrição analítica desses grafismos, categorizando 

seus usos e significados. Inicialmente apresentaremos o contexto em que foi realizado a pesquisa, isso 
é a Reserva Indígena de Dourados, que se constitui e a forma como o Teko Joja se manifesta neste 

espaço. Em seguida, apresentamos o sentido destas pinturas para a cura e a espiritualidade destes 
grupos indígenas. Por fim, procuraremos apresentar o que significa para os Guarani e Kaiowá o 
Jegua/grafismo exemplificando a forma como estres grafismos foram e são usados e o seus 
significados. 
 
A Reserva Indígena de Dourados e a constante busca pelo Teko Joja   
 

 A Reserva Indígena de Dourados (RID), que abrigava o Posto Indígena Francisco Horta Barbosa, foi 
instituída pelo Decreto Estadual n. 401, en 3 de setembro de 1917, sendo está uma das oito áreas 

Reservadas Indígenas criadas pelo Serviço de Proteção ao Índio (SPI) no território do atual sul do estado 
de Mato Grosso do Sul, então Mato Grosso. 

 
Inicialmente demarcada com 3.600 hectares a Reserva Indígena de Dourados acolheu indígenas 

retirados de suas áreas tradicionais de vários lugares que hoje coabitam o mesmo espaço com 18 mil 
moradores, entre indígenas das etnias Kaiowá, Guarani e Terena, de acordo com a Secretaria Municipal 
de Saúde de Dourados (Dias, Nogueira, 2021). 

 
A RID localiza-se na rodovia Dourados/Itaporã Km 05. Atualmente é dividida em duas áreas: Jaguapiru 

e Bororó. A área Bororó localiza-se a aproximadamente cinco quilômetros da rodovia 
Dourados/Itaporã, que corta a Reserva no sentido leste/oeste, onde a população é de maioria das 

etnias Guarani e Kaiowá, mas ainda existe uma parcialidade de indígenas da etnia Terena.  
 

Atualmente a Reserva conta com algumas estruturas físicas como: quatro Unidades Básicas de Saúde, 
atendidos pela Secretária Especial de Saúde Indígena (SESAI), onde trabalham agentes de saúde e 
equipe de Saúde da Família, Programa de Assistência Integral à Família (CRAS Indígenas) e quatro 
Escolas Municipais de Ensino Fundamental mais uma Escola de Ensino Médio. Em toda área da RID já 



 

 10 

foi instalada energia elétrica e possui duas torres de internet instaladas recentemente, que ainda não 

cobrem a totalidades das áreas.  
 

A maioria da população é falante da sua própria língua como Guarani e Kaiowá e todos os falantes da 
língua materna indígena são bilíngues, entre os Terena não são todos os moradores desta etnia que 

são falantes de sua língua ancestral. Na comunidade, de quatro em quatro anos o Capitão é escolhido 
para comandar a aldeia. Ele é quem deve resolver os conflitos que existem dentro da Reserva, bem 
como, resolver as questões políticas da comunidade.  
 
Na RID existem pessoas que ainda fazem os seus artesanatos, suas redes, flechas, seus colares, os seus 
grafismos, suas danças, suas roupas típicas com seus significados. Há ainda histórias que são contadas 
pelos mais velhos mantendo sua identidade e memória ancestral, que se materializa, por exemplo, no 
batismo do milho branco que é feito sempre no mês de fevereiro. Essa é a busca pela manutenção do 
teko joja, 
 

O teko joja é a essência do ser indígena Guarani e Kaiowá, algo que nasce com a pessoa e não se 
aprende. Representa o modo de viver em reciprocidade, partilhando sabedoria, canto, moradia, 

conhecimento e ajuda mútua. Está presente nas relações familiares, no trabalho coletivo, nas danças, 
rezas, grafismos e na forma respeitosa de tratar os mais velhos. 
 
Entre os Kaiowá, o teko joja sempre existiu na união e na solidariedade entre as famílias. Com a criação 
da Reserva de Dourados (RID) e a convivência forçada entre diferentes grupos em um espaço reduzido, 
o teko joja foi se enfraquecendo, restringindo-se ao âmbito familiar. Nas áreas de retomada, porém, 
ele reaparece com mais força, especialmente entre as crianças e nas escolas indígenas, onde a 

reciprocidade se manifesta. 
 

Mesmo diante das transformações trazidas pelo tempo e pela sociedade envolvente, o teko joja 
continua vivo em novas formas de solidariedade, como ajudar, doar ou acolher quem precisa. Ele 

também possui um sentido espiritual: está ligado ao kanhyguery, o lugar sagrado onde ninguém morre 
e onde se alcança o verdadeiro teko joja, aprendido com sabedoria, respeito e amor. 

 
Assim, o teko joja é tanto uma prática cotidiana de convivência e partilha quanto um princípio espiritual 
que orienta o viver bem entre os Kaiowá, transmitido de geração em geração como expressão da vida 

em harmonia. 
 

O jegua/grafismo Guarani Kaiowá e sua divindade   
 

Em seu trabalho de mestrado, Cabreira (2022) identifica que existem 65 tipos diferentes de 
grafismos Guarani e Kaiowá na região da Reserva Indígena de Dourados. Podemos apontar que estes 

se dividem em três categorias de representação no teko joja:  
 

Yvy – terra onde se vive os humanos 
kanhyguery – alma boa e ruim além da vida, lugar da morada de mortos que já foram daqui da terra. 
Apykai – banco no sentido espiritual de descanso. 



 

 11 

Essas três partes estão dentro do teko joja e também aparecem nos grafismos, porque cada traço 

mostra um pouco do que é a terra, o espírito e o descanso do ser. As três dimensões que orientam a 
vida e o desenho dos Kaiowá e Guarani. 

 
É no yvy (terra) que é o lugar onde os grafismos se fazem presentes e onde eles possuem significado, 

beleza e traço geométrico. Contudo, o grafismo não é apenas um traço, mas também é um código que 
transcende um significado. Isso está presente nos artesanatos, flechas e mbaraka, expressões 
materiais da cultura em que são registradas as pinturas. No taqua essas representações estão no 
objeto sagrado que tem um grande significado, geralmente são encontradas no mbaraka taqua, 
jaguaca (cocar) e no jo’asaha.  
 
O Jegua/grafismo é o caminho que mostra o que existe além deste mundo, pois vem sempre lado-a-
lado com a vida (deste mundo), é mborahei (canto-reza) onde o jara (o dono das coisas) da vida os 
espera. É nesse lugar que nosso destino é traçado, antes de virmos ao mundo. Antes de vir ao mundo 
todas as coisas já são dadas a nós, então com passar do tempo, quando estamos na terra que o nosso 

jara predestinou antes de nós virmos ao mundo, já está marcado o que vai acontecer. 
 

Seguimos em linha já traçada em nossa vida, que pode ser algo bom ou algo ruim. O jegua/grafismo 
mostra essa trajetória. É o oguata (estrada/caminho) que fazemos durante a nossa vida. Os jara já 
conhecem o que acontecerá em nossa vida, sabem quem são as pessoas que vão cruzar nossos 
caminhos, quem vão ser as pessoas que vão nos aborrecer. Essa trajetória só o tempo da caminhada 
pode nos ensinar, pois kwarahy e jasy (os irmãos sol e lua) são os únicos que sabem como a nossa 
história será no futuro. Eles não interferem em nenhum momento nesse nosso caminho, só interferem 
quando pode ferir outras pessoas, então eles vêm conversar para entra em acordo e falar para tirar da 

terra. Quando morremos continuamos a viver como kanhyhery que se torna um guardião da terra.  
 

O grafismo, o jegua, fala muito do que não vemos, mas que somos transportados todas as noites 
quando dormimos. Há muitos sonhos que se tornam realidade, as vezes dá uma sensação de que já 

estamos em tal lugar, mas no sonho somos transmutados à noite e kwarahy e jasy são nossos guias 
neste momento. 

 
Nesse patamar antes de vir na terra já temos o teko joja desde o nosso nascimento, continuamos a ter 
depois da morte. O teko joja é o centro da nossa vida e o jegua já é realizado em nosso batismo quando 

nosso nome é apresentado ao mundo. 
 

O grafismo na cerimônia de batismo é um ato de muito respeito, pois uma vez feito na criança essa 
criança será protegida pelos nhanderu até o dia de sua partida da terra. E é através deles que também 

recebemos o nome no batismo, muitos dos nomes são cantados no mborahei, como: verandyju, xiru, 
teko’aku, taperendy, kangygwery e, assim por diante. No mborahei são cantados em grandes festas 

como no batismo de milho, batismo de criança.  
 
O teko joja está nas cores e nas plantas, é o Jara das plantas. Já os nhanderu conseguem ver aquilo que 
não enxergamos, através do jo’asaha eles enxergam o grafismo que está por trás do jara.    



 

 12 

A cor que os Kaiowá usam é o laranja, o urucum é usado como remédio para não pegar um 

encantamento durante o resguardo de passagem de criança para adolescência. Esse também é usado 
para pintura corporal. Já o marrom, lodo de terra é usado apenas para pintar a si mesmo. 

 
A cor branca é retirada da cinza de fogo tanimbu katukue, que é aquela parte que fica em cima quando 

a brasa se apaga. Essa cinza é remédio e é usado para pintura corporal, é muito usado para a criança 
que está com diarreia ou dor na barriga. Se faz em forma de cruz (xiru) na barriga, na sola do pé, na 
palma da mão, nas costas, na nuca e na testa para sanar a dor na barriga. Esse sinal é feito para que o 
corpo fique protegido. 
 
Na cultura Guarani e Kaiowá existem muitos jara, existem os jara nas plantas, nos animais, nos rios e 
cada jara se manifesta em seu jegua. Por exemplo, o jara da cobra estão presentes nos “desenhos” da 
cobra, contudo nós não os enxergamos. Então os jara também usam os jegua para serem identificados, 
para saberem a que pertencem. O jegua é uma forma de identidade para os jaras, e quando vão entrar 
no mato não entram de qualquer jeito, porque tudo tem jara até a maneira de conversar dentro do 

mato tem que ser diferente. Por isso, para quem for buscar a madeira como matéria prima para seu 
artesanato precisa fazer mborahei antes de entrar na mata, até para achar mais rápido o seu produto 

que está procurando. 
 
Ir até a mata para buscar matéria prima para o artesanato já não acontece muito, pois já houve muito 
desmatamento, então alguns produtos agora são comprados, como lona preta e linha de fazer crochê 
para fazer a sua trança entre outros. As tintas são compradas para pintar, pois já é difícil de achar na 
natureza.  
 

Os jaras para os Kaiowá são muito sagrados, e existem mais de um deus, como afirmamos cada coisa 
tem seu jara. Existem na terra, no rio e no ar. 

 
Para a comunidade Kaiowá e Guarani que residem aqui na aldeia Jaguapiru e Bororo, o teko joja 

significa muito. O teko joja é a maneira que o Kaiowá tem dentro de si, de compartilhar um com outro, 
é a essência da vida entre os indígenas. A maneira de viver o teko joja dentro da comunidade no 

passado era mais frequente, porque assim eles se ajudavam para plantar, caçar e pescar, vivendo 
unidos, compartilhando e ajudando uns aos outros sem cobrar nada.  
 

Esse teko joja era ensinado pelos anciãos para que as crescessem e aprendessem a respeitar os mais 
velhos, a não ter racismo e não serem preconceituosos uns com outros. Ter o teko joja na cultura é ter 

respeito pelos mais velhos que cantam e fazem as suas rezas. O teko joja ensina a comunidade a não 
ter a intolerância religiosa, ensina a ter maturidade para aprender a resolver seus problemas e para 

viver na comunidade.  
 

No grafismo Kaiowá também temos o teko joja: é a maneira como cada um traz e coloca a sua 
mensagem através do grafismo, sua sabedoria e sua cultura, expressas em forma de “desenhos 
geométricos”: sua dor, sua felicidade, sua ira e seu amor. Na cultura Kaiowá não existiam muitos 
abraços entre pai, mães e filhos, mas tem um respeito que só é passado pelo canto e batismo. Isso 
ainda existe em algumas aldeias, para dar certo o casamento eles ainda fazem o ritual, mas de uma 



 

 13 

forma que é muito criativa, o namoro dura o tempo da colheita do milho, do arroz e da batata. O rapaz 

deve fazer a sua roça e espera ela crescer. O casamento só acontece depois que estiver tudo pronto 
para que a sua esposa não passe fome. O marido deve aprender a fazer armadilha e aprender a caçar, 

enquanto isso a futura esposa também se prepara com a ajuda da sua mãe, e depois de pronto ainda 
as duas famílias se unem usando teko joja para uma festa de casamento. Para o casamento se 

concretizar são realizados quatro cantos:  
 
- oiko porã hagua – viver em harmonia, 
- ojehesarerova’ey hagua – para não haver traições  
- pono asy – para não ficar doente. 
- pono ojopoi – para não haver separação. 
 
O sentido das pinturas e dos grafismos na cura e na espiritualidade indígena 
 

A pintura serve para repassar uma mensagem e cada uma tem um nome. Temos nome de 

yvyraija que está aprendendo para ser nhanderu, imarangatuva, que significa sabedoria, tape joavy 
que significa vários caminhos a serem seguido. Temos pinturas que servem só para as moças, só para 

rapazes que nunca namoraram, ainda temos, para mulheres casadas, mulheres viúvas, mulheres que 
procuram relacionamento sério e também temos a pintura no rosto, que se baseia nos traços das asas 
da borboleta. 

 
Essas pinturas são as mesmas utilizadas na feitura do cocar, na faixa da cintura, no arco da flecha, nas 
peneiras, cestarias, balaios e artesanatos de uma forma geral. Temos outros nomes, como: mbatovy 
ruguai, sapeni ruguai, Tanabi jegua, uruvu resupa, pirakai rasã, xipokai jegua, gua’a rembe, uru resã .  

Quando uma pintura é feita quem entende a mensagem passada, ou seja, quem sabe ler o grafismo, 
entende qual o momento que aquela pessoa que usa, está passando. Um exemplo: uma mulher que 

acabara de ficar viúva, ao usar o grafismo, estará dizendo por meio da pintura, que está passando por 
um momento de luto, não precisa ser questionada, quem souber ler o grafismo, estará informado. 

 
A utilização do grafismo também depende das fases da vida, de criança, adolescente ou adulto. Logo 

após o nascimento começa o jegua junto com seu batismo e nomes indígenas. Nesta fase também 
pode ser usado um grafismo para dar proteção e crescer de forma saudável. Esse grafismo é dado pelo 
nhanderu, sendo, um símbolo que significa, proteção. Quando a criança cresce mais um pouco, o 

grafismo muda, indica que cresceu e que é uma moça ou moço, que está começando a entender outras 
coisas sobre a vida. Na fase adulta, o grafismo indica que se trata de uma mulher ou homem. 

 
O grafismo é considerado um código ou uma linguagem porque a sua linha vertical ou sua geometria 

são símbolos. Cada marca expressa uma mensagem, que motiva diferentes situações e seus 
significados, tanto na vida cotidiana quanto nas cerimônias. Cada grafismo é uma linguagem ou uma 

mensagem que está sendo repassada. Cada grafismo traz uma história e um ensinamento. 
 
Ressaltamos que atualmente, as pessoas desconhecem essas mensagens porque, com o tempo 
perderam algumas práticas com os mais velhos que dominam esse código. Tais práticas estejam sendo 



 

 14 

retomadas a partir da escola, na tentativa de despertar os jovens para conhecer com mais 

profundidade o grafismo.  
 

Isso gera novos sentidos e novos usos para o grafismo como, por exemplo, nas pinturas corporais 
durante a escolha da miss e mister indígenas, ou ainda nas práticas esportivas dentro da comunidade.  

Contudo, antigamente também existia um uso para a saúde espiritual, para que o nhanderu pudesse 
ver a doença e para que seu clamor chegasse ao criador e fosse curado. Eram usados pigmentos de 
urucum em todo o corpo, dos pés à cabeça, essa era a maneira de se proteger de doença espiritual.  
 
Quando ainda são crianças são pintados para que o espírito mal não se aposse de sua alma. Por esse 
motivo, o grafismo e suas pinturas eram também usados para o tratamento espiritual e físico, para que 
qualquer ser do mato não se encante por quem está em tratamento. O ritual deveria ser acompanhado 
com reza e dança, de noite e antes do sol nascer. No dia seguinte, continuava até completar o seu 
ritual. O grafismo ainda é um meio de acreditar que há alguém que protege junto com a reza.  
 

Acreditava-se que, no passado, como existia muito mato, era fácil de se pegar doença física e espiritual. 
O urucum é uma planta que era passada no corpo da pessoa que tinha doenças como depressão, ferida, 

dor na cabeça ou em condições especiais como “encanto” e gravidez. O urucum tem cheiro forte; 
acredita-se que, quando aplicado, seu efeito se processa e o paciente melhora. Quem fazia esse 
remédio era o curandeiro (rezador). 
 
O tratamento de cura podia demorar um mês ou 15 dias, dependendo do paciente e de como está 
reagindo ao tratamento do jegua. Quando o tratamento era para uma criança, o remédio era passado 
pelo seu corpo e no rosto junto com reza, para que o espírito mal não se aproxime do doente. Na 

pessoa que tem depressão também era usado, mas o tratamento é diferente. Todos os dias antes que 
o sol nascesse era passado o jegua na testa do doente, cantado uma reza. Na parte da tarde o ritual 

continuava antes do pôr-do-sol, isso era repetido até que o doente se sentisse bem, como trazer o 
(ayvu) sua alma, sua felicidade, ou entrar em contato com seu corpo, alma e espírito no lugar. Dessa 

forma, o paciente se reencontrava com seu eu. 
 

Para as meninas que começavam a menstruar deveriam ficar em resguardo por um longo período, e 
enquanto isso, usavam jegua no seu rosto, passavam urucum na sua rede ou no local em que iriam 
dormir. Isso tudo era para dar proteção, para que elas não caíssem em encantamento. Nas mulheres 

puérperas também era usado o mesmo tratamento, para elas não ficarem doentes ou com dor de 
cabeça, para não se encantar com algo além do seu marido. O tratamento e feito com reza, com 

remédio e jegua.   
 

No princípio, o teko jary ymaguare, o deus de todos os jary, criou o yrucum/urucum de vários tipos 
para se pintar. Os jara quando criou a planta urucum foi para mostrar que quando é pintado, o 

nhanderu guasu e haí, nosso grande deus e nossa mãe, está na frente de quem está sendo pintado e 
está recebendo jehovasa (benção). O urucum foi a criação de nhande rykei, foi criado vários tipos de 
cores, a cor laranjada, mas existia também yrucum de cor vermelha, amarelo claro, preto e preto claro.  
No tempo ymaguare, a planta urucum era uma planta sagrada que quando era usada no jegua trazia 
benção. No grafismo eram dois tipos de jegua, um é para ritual, que era usado somente nos cantos e 



 

 15 

na reza, feito em forma de círculo, no rosto. É sagrado, tem que ser muito respeitado, porque é 

identidade dos nhanderu, de onde vieram e marca de quem o enviou para a terra. Esse grafismo chama 
jeguai rysy. O desenho é feito bem pequeno, respeitando o limite de desenho da face do rosto em 

forma de círculo. 
 

O outro tipo de grafismo é uma pintura comum, utilizada no rosto e também durante o período de 
resguardo da mulher que acaba de dar à luz. Nesse caso, o grafismo pode ser aplicado tanto na mãe 
quanto no marido e no bebê recém-nascido. Esse tipo de pintura é chamado jeko’aku e deve ser 
realizado no tempo adequado de seu ary (tempo sagrado ou ciclo próprio). 
 
Esses grafismos para ritual eram feitos com cuidado. Acredita-se que quando foi usado 
exageradamente no passado, o nhande rykei e haí virou arara, porque ele pintou todo o seu rosto, 
deixou tudo vermelho e ainda derramou no seu corpo. Exagerou muito na pintura e então virou arara 
vermelha. O outro também que não respeitou a forma de se pintar e virou a coruja. Ele usou o yrucum 
pytavy e pintou todo o rosto. Já o que se chama yrukuvu, derramou em sua pele e se transformou em 

coruja de cor preto claro. 
 

Tem ainda o yrucum amarelo claro. É bem fraco e foi usado exageradamente, não respeitou, passou 
em todo seu corpo todo, virou periquito. Urucum de cor verde, também gostou muito da cor, pintou o 
rosto, derramou no seu corpo e se transformou em papagaio.  
 
Então é preciso respeitar a maneira como se usa o grafismo. Quando for se apresentar na frente do 
nhande rykei e vai ser pintado com o jegua. É por isso que a planta urucum tem muito valor na cultura 
Kaiowá e deve-se cuidar bem quando nasce no quintal, porque foi agraciada com jehovasa. Se não 

cuidar, também sofre consequência, é amaldiçoado pelo nhande rykei rusu. 
 

Outra tinta usada era da planta jenipapo, que não existia muito nessa região. Dos seus frutos se faz a 
preparação de uma tinta que demora para sair do corpo. Outra tinta é urucum misturado com cinza de 

fogo (tanimbukatukue). Eles misturavam para quem tivesse alergia não ter lesão no rosto. 
 

A ciência que envolve o grafismo Kaiowá e Guarani 
 

O uso de grafismos entre as comunidades indígenas é bastante recorrente, contudo, observando 

nossa regionalidade, também é bastante comum que os indígenas não saibam o que, de fato, significam 
esses traços. Não sabem que existe uma mensagem que é passada por meio do grafismo e 

desconhecem seus significados e as formas que os mais velhos utilizavam. Ao contrário, defendemos 
aqui que cada pintura tem seu significado e que os indígenas Kaiowá e Guarani têm sua própria pintura.  

A partir do interesse pelo grafismo, os jovens são conduzidos à valorização de diversos outros 
conhecimentos tradicionais. Como o grafismo não se limita a um simples desenho, eles acabam 

descobrindo aspectos ligados à natureza, à espiritualidade, aos rituais, às festas e a novas formas de 
compreender as realidades que os cercam. Assim, não utilizam qualquer desenho de qualquer maneira, 
pois sabem que cada traço transmite uma mensagem específica, que precisa estar em sintonia com 
seu significado. 



 

 16 

O grafismo Guarani e Kaiowá é representado por elementos da natureza, pois antigamente existia 

muito mato e nesse mato que os indígenas se inspiravam em animais para fazer seus utensílios e seus 
artesanatos. Os indígenas observavam nos animais da mata os traços que traziam em seus corpos. Os 

kunumi (meninos adolescentes) se pintavam de acordo com os animais que chamavam sua atenção, e 
as kunhataĩ (moças) faziam o mesmo.    

 
Dessa forma, a partir do trabalho de Cabreira (2022), categorizamos o jegua/grafismos Guarani e 
Kaiowá em três usos: 
 

1- Cerimônias ou rituais: São grafismos que são utilizados apenas em rituais ou cerimoniais, como, 
por exemplo, do batismo. Estes grafismos somente podem ser feitos pelos nhanderu, nhandesy 
ou yvyraja (rezador, rezadora ou ainda um ajudante que um dia poderá vir a se tornar um 
nhanderu ou nhandesy) quando estão relacionados às atividades ritualísticas. Atualmente estes 
grafismos também são representados em outras atividades como em apresentações de 
estudantes por exemplo, nestes casos não é necessário que seja pintado por um nhanderu, 

nandesy ou yvyraja; 
2- Festas: São grafismos utilizados em dias festivos, que transmitem elementos alegres. Em geral 

são os que tem menos restrições de uso;  
3- Esportes: Os grafismos, que tradicionalmente estavam associados a atividades de força, como 

a caça ou a guerra, foram ressignificados nos dias atuais para as práticas esportivas. Geralmente 
inspirados em animais da natureza, esses grafismos simbolizam a força e buscam expressar 
aquele que se destaca por sua habilidade, sendo considerado único ou marangatu em Guarani. 
Atualmente, os adolescentes utilizam esses grafismos nos jogos e nas práticas esportivas 
realizadas nas escolas.;  

 
Cabe ressaltar que atualmente observamos que podem ocorrer usos indiscriminados dos grafismos, 

uma vez que as pessoas não mais conhecem o que significam cada grafismo, ou mesmo não sabem 
qual o momento em que cada um deveria ser usado.  

Assim como no grafismo, os demais elementos da cosmologia Kaiowá e Guarani também estão 
relacionados aos elementos da natureza. Por exemplo, no caso do mborahei (canto-reza) a 

representação da força e, portanto, do tata (fogo). Conforme o quadro abaixo:  
 

Quadro 1. Exemplos da representação de elementos da natureza na cosmologia Guarani e Kaiowá. 

Elemento da natureza Ritual (nhembo’e) 
Povos indígenas 

(Ava kuera) 

Terra (yvy) Xiru (elemento sagrado) Vida e criação (tekove jejapopyre) 

Fogo (tata) 

Mborahei (canto) 

Há 
Morõysa (esfria) 

Sobrevivência, guerreiro e proteção 

Água (omorõysa) Nhemondeha (roupa típica) Essencial à vida 

Ar (pytuhẽ) 
Guyra, jehovasa 

 
Dar a vida e respirar (Jehovasa) 

Fonte. Elaborado por Cabreira (2022). 
 



 

 17 

Paralelamente, é possível também fazer a mesma divisão para descrever os elementos da natureza 

associando com os quatro elementos: terra, fogo, água e ar representados no grafismo. Conforme 
representamos no quadro abaixo: 

 
Quadro 2. Tipografia da representação dos elementos da natureza no grafismo Kaiowá 

Elemento da natureza 
No grafismo: 

Animais (jegua) 
Terra (yvy) Que vive na terra (oiko yvyre) 

Fogo (tata) Que rastejam e bravos: cobra 
Água (omorõysa) Que vive na água: peixe 

Ar (pytuhẽ) Que voam, livres: pássaro 
Fonte. Elaborado por Cabreira (2022). 

 

Importante lembrar que o grafismo Kaiowá tem seus próprios significados. Acredita-se que os traços 
não podem mudar, mesmo que pintados de cores diferentes sua simbologia permanece, ainda que 

para cada grafismo existe/existia uma cor apropriada. É sabido que outras etnias também podem 
apresentar os mesmos traços em suas pinturas corporais, contudo, o significado pode ser diferente do 

grafismo Kaiowá. 
 
Para as tinturas dos grafismos, tradicionalmente o que os Kaiowá usavam era feito de yrucum 
(urucum), terra, carvão e cinzas. Essas eram as tintas utilizadas antigamente. Hoje em dia se usa muito 
o jenipapo, que é uma fruta que na língua Kaiowá chamamos de mandypa e também é uma fruta 

comida pelos Kaiowá. Outras tintas utilizadas hoje em dia são as tintas comerciais, como “tinta xadrez”. 
São compradas nas cores preta, azul, rosa, amarela e vermelha.  

 
Contudo, reafirmamos, a cor não altera o simbolismo do grafismo. O traço de cada pintura expressa 

uma mensagem e um significado que não mudam.  
 

Embora o grafismo Kaiowá não pudesse ser usado de qualquer jeito ou em qualquer ambiente, com o 
passar do tempo foram incorporados como parte do ornamento das coisas e das pessoas. Mas é 
importante lembrar que cada pintura tem que ser nhemongarai (batizada) primeiro para ser usada.  
 

Da mesma forma que o cocar é feito de pena de pássaro e quem usa tem que saber qual o canto certo 

para isso. Da mesma forma que o colar que é feito de dente de animal tem que saber o canto para isso. 
Como já afirmamos, na cultura tudo tem seu jara. 

 
De acordo com a cultura Guarani e Kaiowá, às vezes se não fizer o canto certo, se não respeitar o jara, 

já é o suficiente para deixar os jovens com depressão e até alguns chegam a tirar a sua própria vida 
(Vỹareỹ). 
 
O grafismo sempre esteve presente na vida dos povos indígenas. Essas pinturas corporais sempre 
fizeram, portanto, parte da identidade indígena.  
 



 

 18 

O grafismo surgiu a partir da representação da natureza, onde são reproduzidos traços da pele dos 

animais da mata. Os desenhos são naturais, feitos pelo nhanderu (rezador ou dono celestial das coisas), 
que cuida da mata. Além disso, existe o grafismo que o próprio nhanderu batizou antes de entregar a 

quem vai usá-lo. 
 

Existem muitos tipos de grafismos; cada um tem seus significados e pode ser utilizado nas tranças de 
cestas e flechas, que as mulheres produzem em seus artesanatos, ou ainda em pinturas corporais e 
vestimentas. 
 
Ao observar os animais, os indígenas conseguiram reproduzir as suas marcas até nas tranças das 
flechas, cestas, peneiras e balaios. Os materiais que eles usam para fazer essas tranças são tirados da 
natureza, sendo mais comum taquara, cipó Imbé e madeira. Conforme nossos interlocutores, as 
Nhandesy Floriza de Sousa, Marilda Duarte e Jaime Mariano explicam, temos grafismo de terra, água 
e ar (yvy, y, yvytu), dos animais terrestres que rastejam, animais da água e animais que voam (ver 
quadro 2).  

 
As pinturas corporais são usadas em várias situações, como em cerimônia de dança e reza, na luta por 

terras indígenas, na festa de kunumi pepy, que é um ritual, na xixa, que é uma dança de bate pé. 
 
A pintura corporal sempre vai estar relacionada com a natureza ou será dado pelo Nhanderu.  
 
Os nomes apresentados na pesquisa de Cabreira (2022) foram pesquisados junto a anciã Maria 
Aparecida, da etnia Kaiowá, que realiza trabalhos artesanais como flechas, roupas, balaios e redes. 
Também contribuíram Natalina Ferreira, da etnia Kaiowá, que desenvolve diferentes tipos de 

artesanato em parceria com seu esposo, e Cassimiro Cabreira, igualmente Kaiowá. 
 

Marilda Duarte, da etnia Guarani Nhandeva, atua na Escola Municipal Indígena Araporã, onde produz 
artesanatos como redes, colares e roupas tradicionais. Ela trabalha para repassar esses conhecimentos 

aos seus alunos. 
 

Participaram ainda Jorge da Silva e Floriza de Sousa, ambos Kaiowá, Nhanderu e Nhandesy, que 
confeccionam diversos tipos de artesanato, além de Tereza Martins de Sousa, da etnia Guarani 
Nhandeva, também Nhandesy. 

 
A professora Zélia Benites, reconhecida por seus amplos conhecimentos sobre grafismo e artesanato 

Guarani, e Roseli Concianza, moradora da Aldeia Panambizinho, Nhandesy e conhecedora da cultura 
Kaiowá de sua comunidade, que canta, realiza rezas e produz artesanatos como brincos, jeguaka, 

kuakuaha (cinta) e colares, também integram este grupo de mestres e guardiãs dos saberes 
tradicionais. 

 
Abaixo apresentamos três imagens representativas do que estamos pontuando. Cabe observar que no 
trabalho de Cabreira (2022), foram catalogados 65 grafismos diferentes. Nossa proposta aqui é fazer 
uma descrição e análise com base em alguns elementos que identificamos: cerimônia ou ritual; festa; 
esporte; natureza/elementos da terra. De sorte que é importante que seja ressaltado, atualmente o 



 

 19 

uso destes elementos já aparecem misturados, isso é, percebe que hoje são usados elementos que 

antigamente eram exclusivos para cada atividade.  
 

Figura 1. Mboi Kuatia Rusu Ipochyva, nhorairõ, mbarete, mba’e (um tipo de cobra que voa) 

 
Fonte. Retirado do trabalho de Cabreira (2022). 

Tipologia: Festa (2). 

Informante: Cassimiro cabreira. 
Cores: laranjada. 

Relação com a natureza: fogo, cobra que rastejam.  
Com o que é pintado: jenipapo, urucum e terra 
Quem pode usar: homens e mulheres  
Quando usar: não pode ser usado com frequência, não pode ser usado na festa e em cerimônia. 
Significado e História: A cobra é um animal muito bravo, quem usa pode ser atraído pela identidade de 
guerra é usado para ir à luta e na guerra.  
 

Figura 2. Tanambi Pepo Rasã/Gejai Rysy kunha Jegua (desenho da asa da borboleta) 

 
 

Fonte. Retirado do trabalho de Cabreira (2022). 
Tipologia: Esporte (3). 

Informante: Tereza de Sousa. 
Cores: laranjada. 

Relação com a natureza: ar, enfeite de borboletas. 
Com o que é pintado: urucum e jenipapo. 

Quem pode usar: mulher. 
Quando usar: quando vai para a guerra. 

Significado: e História:  enfeite de borboleta. Era feito um carimbo em mimby e depois era colocado no 
rosto de mulheres para a festa. Variação de borboleta de várias formas de segmento geométrico e 

vários traços. Significa a beleza da mulher Kaiowá. 



 

 20 

 

Figura 3. Teko’aku jeguaha - Guarani (resguardo) 

 
Fonte. Retirado do trabalho de Cabreira (2022). 

 
Tipologia: Cerimônia ou Ritual (1); 
Informante: Maria Aparecida Benites. 

Cores:  laranjada. 
Relação com a natureza: água.  

Com o que é pintado: urucum. 
Quem pode usar: homens, mulher, moça. 
Quando usar: quando estiver passando de transformação quando há uma mudança de importante na 
vida como filho, casamento. 
Significado e História: Tekoaku jeguaha faz mudar sua vida filho marido menstruação esposa uma coisa 
marcante.   
Outras informações: É utilizado no sentido de resguardo. Este jegua possui um significado semelhante 
para os Kaiowá, a diferença é que para os Guarani se realiza um traço, enquanto para os Kaiowá um 

círculo.  
 

Considerações Finais 
 

O trabalho teve como objetivo descrever o jegua entre os Kaiowá e Guarani. A pesquisa tem origem 
no estudo de Rossandra Cabreira (2022), que catalogou 65 grafismos desses povos na Reserva Indígena 

de Dourados (MS). Nosso registro do jegua foi realizado a partir da perspectiva do teko joja, como 
forma de valorizar a identidade e as memórias ancestrais dos Guarani e Kaiowá nesse território, uma 
vez que esses saberes guardam ensinamentos profundos sobre o modo de ser e de viver desses povos. 

Para isso, foi necessário, primeiramente, compreender o significado do teko joja na Reserva Indígena 
de Dourados. Observamos que, atualmente, ele passou por transformações, mas compreendemos que 

o teko joja nunca deixa de existir. Ele se manifesta em pequenas ações, gestos de solidariedade e na 
convivência cotidiana. O teko joja está presente nas pessoas de coração bom e, assim, é transmitido 

de geração em geração, permanecendo vivo naqueles que o cultivam. 
 

Em seguida, discutimos o grafismo como ciência entre os Kaiowá e Guarani, concluindo que o jegua 
sempre esteve presente na vida desses povos. Essa presença reforça a identidade cultural, mesmo que 

os usos e significados dos grafismos tenham se transformado ao longo do tempo. 



 

 21 

Na sequência, apresentamos exemplos da tipologia aplicada a três grafismos descritos por Cabreira 

(2022), destacando que alguns possuem lugares específicos de uso, enquanto outros só podem ser 
utilizados por homens ou por mulheres. 

 
Por fim, destacamos que este trabalho contribui para a valorização da cosmologia Kaiowá e Guarani 

por meio do reconhecimento do teko joja como fundamento da vida e da arte desses povos. 
Compreender o jegua sob essa perspectiva é também reafirmar a continuidade dos saberes ancestrais 
e a força espiritual que sustenta a existência Guarani e Kaiowá no presente e no futuro.  
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 



 

 22 

Referências Bibliográficas 

 
Benites, Eliel. (2021). A busca do teko araguyje (jeito sagrado de ser) nas retomadas territoriais 

Guarani e Kaiowá [Tese de doutorado, Universidade Federal da Grande Dourados]. Faculdade 
de Ciências Humanas. 

Cabreira, Rossandra. (2022). A etnografia do Jegua Kaiowá e Guarani: uma descrição analítica 
registrada no grafismo indígena. [Dissertação de mestrado, Universidade Federal da Grande 
Dourados]. Faculdade Intercultural Indígena. 

Dias, F., & Nogueira, C. (2021, janeiro 18). Com maior população aldeada de MS, Dourados monta 
plano de vacinação contra Covid-19 para indígenas. G1 - Mato Grosso do Sul. 
https://g1.globo.com/ms/mato-grosso-do-sul/noticia/2021/01/18/com-maior-populacao-
aldeada-de-ms-dourados-monta-plano-de-vacinacao-contra-covid-19-para-indigenas.ghtml 

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 

https://g1.globo.com/ms/mato-grosso-do-sul/noticia/2021/01/18/com-maior-populacao-aldeada-de-ms-dourados-monta-plano-de-vacinacao-contra-covid-19-para-indigenas.ghtml
https://g1.globo.com/ms/mato-grosso-do-sul/noticia/2021/01/18/com-maior-populacao-aldeada-de-ms-dourados-monta-plano-de-vacinacao-contra-covid-19-para-indigenas.ghtml


 

 23 

Reflexiones sobre el cotidiano de género y desarrollo de mujeres campesinas e 
indígenas  en la región de frontera del Brasil 
Reflections on the everyday gender and development of rural and indigenous women in the border 
region of Brazil 

. 
Losandro Antonio Tedeschi 

Catedra UNESCO Diversidad Cultural, Género y Fronteras 
Professor titular na Universidade Federal da Grande Dourados – UFGD/Brasil 

losandrotedeschi@ufgd.edu.br 
https://orcid.org/0000-0002-7454-8349 

 
Resumen 
En este texto pretendo reflectir como desde los años 2000 se han incrementado discursos de combate 
a la desigualdad y exclusión en general de las mujeres y otros grupos marginalizados. Nosotros, que 
trabajamos con políticas de inclusión y desarrollo, somos cada vez más conscientes que las estrategias 
basadas en modelos económicos han sido incapaces de ofrecer un cambio genuino y positivo para 
muchas personas y comunidades carentes. Esto ha conducido a la búsqueda para construir  

herramientas y enfoques que vean más allá de la economía y hacia el mundo político, social y cultural. 
Esta desigualdad que afecta a los pueblos indígenas, campesinos, lo cual es sostenido desde las mismas 

organizaciones indígenas y populares, es un fenómeno estructural histórico, que a pesar de las políticas 
de desarrollo elaboradas por el estado, no ha tenido resultados, no solo por el modelo asimétrico y 
desventajoso para los pueblos, sino por la continua negación de las condiciones de equidad, bienestar 
e igualdad jurídica para los mismos. Focalizar la ciudadanía significa mirar a las personas que conforman 
un grupo, una comunidad o una nación y cómo trabajan dentro del grupo, comprendiendo la forma en 
que éste funciona. Tomar las actividades, funciones y responsabilidades de la gente como un punto de 

partida abre nuevas posibilidades para enfocar y, de hecho, revertir la marginalización de grupos tales 
como las mujeres. La exclusión de la ciudadanía por razones de género, clase, etnia está vinculada a 
políticas históricas del patriarcado, que hoy continúan siendo tan disimuladas y profundas que antes. 
 

Palabras clave: ciudadanía, trabajo, género, fronteras 
 

Abstract 

In this paper I intend reflect as since the 2000s have grown speeches combating inequality and 
exclusion in general women and other marginalized groups. We who work with inclusive policies and 
development, we are increasingly aware that strategies based on economic models have been unable 
to offer a genuine and positive change for many individuals and underserved communities. This has 

led to the search for building tools and approaches that look beyond economics and into the political, 
social and cultural development. This inequality affecting indigenous peoples, peasants, which is 

supported from the very popular and indigenous organizations, is a historical structural phenomenon 
that despite development policies developed by the state, has had results, not only by asymmetric 

model and unfavorable to the people but by the continued denial of the fair, welfare and legal equality 
for same. Focus citizenship means looking at the people who form a group, community or nation and 

how they work within the group, understanding how it works. Take the activities, roles and 
responsibilities of people as a starting point opens up new possibilities to approach and, indeed, to 

mailto:losandrotedeschi@ufgd.edu.br


 

 24 

reverse the marginalization of groups such as women. The exclusion from citizenship on grounds of 

gender, class, ethnicity is linked to historical policies of patriarchy, which today remain as hidden and 
deeper than before. 

 
Abstract: citizenship, work, gender, borders 

 
Introducción 

 
En años recientes, muchos(as) actores(as) del desarrollo han utilizado los derechos y 

responsabilidades de ciudadanía para enfocar metas del desarrollo, tales como la erradicación de la 
pobreza, el fin de la desigualdad de género, la discriminación y la democratización. Por su vez, activistas 
de los derechos de las mujeres, académicas feministas y movimientos sociales de mujeres han hecho 
uso de las ideas sobre la ciudadanía a fin de lograr una mayor igualdad de género.  

 
Este artículo ofrece una reflexión sobre las categorías género, ciudadanía y desarrollo. Presenta 

debates claves en la literatura sobre género y ciudadanía e intenta mostrar que la ciudadanía, desde 
una perspectiva de género, está muy lejos de introducir derechos y participación política más amplios 

como metas del desarrollo. También destaco que comprender las formas en que los diversos grupos 
definen y experimentan la ciudadanía puede permitir a actores(as) del desarrollo y a ciudadanas y 
ciudadanos con quienes trabajamos hacer y pensar una nueva realidad en lo que se refiere a los 
derechos. En un ambiente donde el enfoque de la discriminación y la exclusión se coloca cada vez más 
firmemente en la agenda, junto al desarrollo económico y técnico, comprender la ciudadanía a partir 
de sus realidades locales y culturales puede ayudar a brindar un panorama más amplio de la base de 
dicha discriminación y exclusión. Este enfoque centrado en indígenas y mujeres campesinas (instaladas 

por la reforma agraria en Brasil) es un recurso esencial para efectuar cambios positivos.  
 

La ciudadanía distante de las mujeres 
 

La ciudadanía tiene que ver con la pertenencia a un grupo o comunidad y con los derechos y 
responsabilidades que esa membresía confiere. Por tanto, la ciudadanía puede ser una relación con el 

Estado y/o un grupo, sociedad o comunidad. Es al mismo tiempo una condición – o una identidad – y 
una práctica o proceso de relacionarse con el mundo social mediante el ejercicio de 
derechos/protecciones y el cumplimiento de obligaciones.  

 
La exclusión y marginación de la ciudadanía no sólo tienen que ver con ser una persona extranjera en 

un sentido geográfico. Grupos como las mujeres, las minorías étnicas y las personas pobres pueden 
quedarse fuera de la ciudadanía plena. Las experiencias de ciudadanía, por tanto, también dependen 

de la posición y los roles sociales – roles que son dictados por relaciones sociales de poder desigual, 
formadas sobre la base de la raza, etnicidad, casta, clase y género. Los roles y las relaciones dentro de 

las sociedades dictan quién está “adentro” y quién “afuera”, así como cuáles actividades son 
valorizadas. También conducen a diferentes tipos y niveles de exclusión de las ventajas que la 
pertenencia implica.  
 



 

 25 

Los roles y las relaciones de género son una de esas relaciones de poder. El género se refiere tanto a 

los significados como a las prácticas sociales de ser mujer y ser hombre. Las relaciones entre grupos de 
mujeres y hombres y dentro de estos grupos difieren de una cultura a otra, han cambiado con el paso 

del tiempo y se transforman constantemente2. Sin embargo, en todo el mundo las mujeres enfrentan 
desventajas en el acceso a los recursos y al poder, en comparación con hombres de su misma raza, 

clase o grupo étnico. Ellas a menudo también sufren una doble exclusión. Las mujeres que viven en 
comunidades étnicas minoritarias, por ejemplo, pueden ser discriminadas debido a su raza y a su 
género.  
 
Los roles sociales y las responsabilidades de las personas son centrales para su experiencia de la 
ciudadanía. Los roles y la condición de las mujeres y los hombres varían de una sociedad a otra. Sin 
embargo, en la mayoría de sociedades las mujeres asumen una función mucho mayor en las tares del 
hogar y el trabajo de cuidados, además de participar menos en la política formal y quizás menos aun 
en la obtención de salarios. Las nociones sobre la baja condición de las mujeres y la mayor posición de 
los hombres están arraigadas tan profundamente que hacen que esta relación entre mujeres y 

hombres parezca natural, aun para las mismas mujeres. Las luchas por la igualdad de género orientadas 
a revertir el desequilibrio de poder y recursos entre mujeres y hombres pueden lograr esto 

cuestionando y desafiando dichos roles3.  
 
La ciudadanía puede ser un concepto dinámico que incorpore negociaciones relacionadas con la 
pertenencia, la exclusión, los roles y valores, el poder y la igualdad. Tales negociaciones pueden confluir 
en torno de las luchas para incluir los roles o actividades que quedan fuera de la ciudadanía o que son 
subvalorados en ésta – y, por tanto, para incorporar a quienes emprenden esas actividades. Es 
importante que estas luchas no fijen dichos roles, sino que permitan que sean negociados. Las personas 

asumen una variedad de actividades en la sociedad y se les debe ver como seres completos y 
complejos. Más que nada, las personas deben ser capaces de articular cómo ellas mismas ven su 

posición y sus contribuciones a los grupos a los cuales pertenecen.  
 

En la última década, asistimos a un renovado interés por la cuestión de la ciudadanía desde una óptica 
del género, la extensa bibliografía sobre el tema así parece confirmarlo4. Y entre esas numerosas obras 

publicadas sobre el asunto, los temas giraban en torno de un eje común: ¿Por qué la ciudadanía no ha 
dejado de ser un problema para las mujeres? La senda para la respuesta, en gran medida, ya fué 
apuntada por  Scott (2005) cuando, también en los años noventa, se cuestionaba: “la ciudadanía es 

neutra desde el punto de vista del género”?5 

 
2 SCOTT, Joan. ( 2005,p.17) 
3 Astelarra, 1992. 
4 Algunos autores brasileños: CAMARA, Cristina; CAPPELLIN, Paola. Gênero, trabalho e cidadania nos ano s 90. Contribuições 

para atualizar o referencial teórico. In: ABRAMO, Laís Wendel & ABREU, Alice Rangel de P. (orgs.). Gênero e trabalho na 
sociologia latino-americana. Rio de Janeiro, ALAST, 1998; DEMO, Pedro. Cidadania menor: algumas indicações quantitativas 
de nossa pobreza política. Petrópolis, Vozes, 1992, (Debates Sociais e políticos); BRITO, Maria Noemi Castilhos. Gênero e 
cidadania: referenciais analíticos. Estudos feministas, Rio de Janeiro, v.9, n.1, p.291-298, 2001; BONACCHI, Gabriella; 

GROPPI, Ângela. O dilema da cidadania. Direitos e deveres das mulheres. São Paulo: Unesp, 1994; SCOTT, Joan. O Enigma 
da Igualdade. Revista Estudos Feministas, vol 13. nº01 ( jan-abril 2005) . Florianópolis: UFSC. 
5 Scott, Janeiro a Abril de 2005. 



 

 26 

Lo que la teoría feminista contemporánea ha puesto de manifiesto es un dilema importante a la hora 

de abordar la cuestión, tanto en la teoría como de la práctica de la ciudadanía, pues, ¿cómo ascender 
a un status – la ciudadanía – que se supone igualador y neutro cuando en la realidad la propia categoría 

comporta representaciones y prácticas desiguales desde el punto de vista del género? Carole 
Patemann6 se ha referido en ese sentido, específicamente en sus discussiones, a que se coloca entre 

reivindicar la inclusión en ese concepto patriarcal de ciudadanía, alegando la igualdad entre hombres 
y mujeres – igualdad que resulta ser falsa – o bien insistir en la importancia de las capacidades y 
actividades diferenciales de las mujeres para forjar la ciudadanía y la política, pero son esos aspectos 
los que precisamente la ciudadanía patriarcal excluí. 
 
El universalismo implícito de la ciudadanía7, por tanto, se presentaría como una armadilla falsamente 
igualadora, y por su vez, el particularismo representaría los límites del concepto. Desde las teorías del 
contrato social clásico, el modelo de sujeto propuesto, se caracteriza por el discurso del igualitarismo, 
sin embargo, codificando la inferioridad implícita de cada uno de ellos, es como si fuese necesario 
reforzar la inferioridad femenina en el momento en que el universalismo iluminista parecía colocarlo 

en discusión8.  
 

El universalismo moderno se fundamenta en una ideología individualista que defiende la autonomía y 
la libertad del individuo, emancipado de las creencias religiosas y de las dependencias colectivas. Por 
definición, la ideología racionalista ilustrada se fundamenta en la idea de una humanidad 
indiferenciada en la que todos los individuos tengan los mismos valores y los mismos derechos9. 

 
6 Pateman, 1993. 
7 Para Chiara Saraceno (1994), los individuos son ciudadanos en cuanto miembros de una comunidad en relación a la cual 

son responsables. Las mujeres fueron excluidas de la ciudadanía, no solamente por los intereses de la comunidad familiar , 

como también por su diferencia en relación a los “iguales” – los hombres. La autora afirma que la diferencia (en relación 
a los hombres-ciudadanos) fue política y simbólicamente construida, de tal forma que la exclusión de las mujeres aparece 
en el propio origen del concepto. Esta dificultad de inclusión de las mujeres en el universo de la ciudadanía es el resultado 

de la construcción histórica segundo la cual son portadoras de funciones ligadas a los papeles de la naturaleza, en cuanto 
esposas y madres de los ciudadanos. Según la autora, “o fato de pertencer à comunidade, a unidade familiar pelo 
casamento e a responsabilidade de gerar filhos para a família (para o marido) constituem, para os “pais” da cidadania, a 
“causa” da incapacidade das mulheres de serem cidadãs, tornando -as ao mesmo tempo dependentes do marido. 

Reconhecê-las como sujeito de direito autônomo como os homens, de fato solaparia as bases da unidade da família, 
introduzindo a possibilidade do conflito legítimo e da negociação dos interesses entre iguais. As mulheres não são  
portadoras de interesses autônomos mas apenas os da família, tal como são definidos a partir dos interesses e poderes 

dos maridos-cidadãos. São suas relações “privadas” e contrapostas às “sociais”, que lhes negam  o estatuto de cidadãs.”  
(p. 28). 

8 Sobre esse tema ver: TEDESCHI, Losandro A. História das Mulheres e as representações sobre o feminino. Campinas: Ed. 
Curt Nimuendaju, 2008 
9 Desde un cierto punto de vista, mi posición es próxima de la de Elisabeth Badinter, porque pienso que no es 

posible conciliar la lucha feminista con un concepto totalmente fragmentado de razón, como el que es defendido 

por algunas posiciones pos-modernas. En este contexto, tal como algunas filósofas españolas, en particular, 

Célia Amorós, defiendo que fue la Modernidad que definió el paradigma racional capaz de permitir pensar 

modelos de vivir e de agitar libertadores e igualitarios, no siendo, por eso, posible continuar a luchar por igualdad 

de derechos y perspectivas transformadoras de la sociedad si no recapacitamos profundamente como el 

concepto moderno de racionalidad construyó sujetos de derecho.  



 

 27 

Libertad, igualdad y fraternidad son las marcas ideológicas de la revolución francesa y de una nueva 

manera de entender las relaciones sociales y políticas. Sin lugar a dudas, estos derechos que son 
definidos con aspiraciones de universalidad, rápidamente, cuando van a ser concretizados 

políticamente, imponen restricciones a las mujeres.10 
 

Carole Pateman (1993) define la ciudadanía como una categoría patriarcal construida sobre la imagen 
masculina, y la alternativa es criar una concepción de ciudadanía diferenciada, reconociéndose la 
capacidad que las mujeres poseen y que los hombres carecen: la maternidad. Por ejemplo, criticando 
el feminismo domesticado, Pateman argumenta que esta visión “dá devido peso à diferença sexual 
num contexto de igualdade civil, exige a rejeição de uma concepção unitária (isto é masculina) do 
individuo, abstraído de nossa existência encarando a divisão patriarcal entre o privado e o público”.  11 
El contrato sexual explica que las mujeres fueron pactadas fraternalmente por los varones y que dicho 
pacto las excluía de los derechos civiles y políticos y que las confinaba al territorio doméstico. La 
ruptura de la universalidad ética, política y epistemológica no ha sido solamente una incoherencia de 
la ilustración sino también uno de los elementos más potentes de la deslegitimación política de las 

democracias modernas, pues  excluye de la lógica democrática y del principio del mérito a las mujeres 
y se han aplicado a la lógica estamental: democracia para los hombres y el status adscriptivo para las 

mujeres12. Pateman (1993) nos plantea que su objetivo es ir más allá de la igualdad y de la diferencia, 
y que el ámago del asunto no es la diferencia sexual, pero si la subalternización de las mujeres, y de 
cómo subvertir las mujeres que fueron subyugadas dentro de esa cultura. 
 
En el contexto de la ilustración feminista y en el seno del principio de la igualdad se crea lo que Célia 
Amorós define como el “género vindicación”13. Esa filósofa entiende “vindicación” como una crítica 
política a la usurpación que los hombres han realizado de lo que los hombres mismos vienen definiendo 

como genéricamente “humanos” y por él reclama por la igualdad a partir de una irracionalización del  
poder patriarcal y una deslegitimación de la división sexual del trabajo. 

 
Con las nuevas “luces” del siglo XVIII la diferencia entre hombres y mujeres fue esclarecida por la 

justificación de una diferencia social, cultural e histórica basadas en una visión biológica, en la cual los 
hombres y mujeres son tratados como radicalmente diferentes. El resultado de eso es que a partir de 

la idea de una diferencia biológica “natural”, se pasó a justificar y proponer inserciones sociales 
diferentes para los dos sexos. Sin embargo, permanece la pregunta sobre ¿cómo en un siglo donde la 
argumentación por la participación de todos era imperativa, la mitad de la población no podía se sentir 

incluida concretamente? 
 

Las mujeres son la mitad de cada categoría social, de cada movimiento social o de cada sociedad. Y no 
solamente eso: “a posição das mulheres é um elemento estrutural que determina o caráter de toda a 

cultura”.14 Por todo eso, podemos decir que las mujeres forman un colectivo cualitativo y 

 
10 Cobo, 1995. 
11Pateman, 1993, p.38. 
12 Amoròs, 1985. 
13 Idem. 
14 Bock, 1989, p.160. 



 

 28 

cuantitativamente distinto a los ya nombrados. Su singularidad está relacionada con su presencia en 

todos los grupos sociales, todavía que invisiblizadas y desapoderadas debido a su sexo. 
 

Hay diversos tipos de discursos de legitimación de la desigualdad de género en las narrativas históricas. 
La tradición occidental judaico-cristiana, por ejemplo, incorpora en sus  narrativas una representación 

sobre el trabajo femenino (doméstico = privado) y que pasa a ser entendida como labor de/en la casa, 
las tareas de la familia, que se realizan exclusivamente en el ámbito privado y como este esfuerzo 
aislado, condición de la “naturaleza”, como no-productivo. 
 
Desde este debate, se pregunta Joan Scott si “existe um interesse das mulheres que atravesse as 
barreiras de classe, etnicidade e raça e, se assim for, em que consiste.”15 Amorós, responde a esta 
cuestión explicando que el sexismo es una forma identificable de opresión, muchos de los efectos son 
percibidos por las mujeres con independencia de la raza, clase o cultura a que pertenecen. Utilizando 
investigaciones empíricas sobre el trabajo de las mujeres en los países pobres, concluyen que las 
condiciones de las mujeres en el tercero mundo son “similares, porém, mais agudas e acentuadas” que 

a de los países ricos.16 
 

La desigualdad que experimentan las mujeres no es casual ni aleatoria. Por largos siglos sometidas a 
una socialización generalizada que se han concretizado socialmente en el ejercicio de las funciones 
(esposa, madre, cuidadora, guardiana de los buenos costumbres, da cultura, entre otros), cuyo 
contenido las separaba de lo público y lo político y las confinaba al territorio de los cuidados y de los 
afectos, han sido suficientes para que las sociedades patriarcales se hayan configurado lentamente 
como sociedades estratificadas desde el punto de vista del género. 
 

Joan Scott explica muy bien que la “questão é que as mulheres são politicamente eficazes quando se 
mobilizam como categoria social”.17 El feminismo de tradición igualitaria considera la construcción de 

la identidad feminista como una condición de posibilidad para que las mujeres se constituyan en 
sujetos y para articular colectivamente la lucha política. Esa identidad, distante de bases calcadas en 

esencias o ontologías, como sugiere Amorós, es crítico-reflexiva con relación a la identidad femenina. 
El feminismo de la igualdad ha afirmado en numerosas ocasiones que no hay una identidad esencial 

femenina, ni tampoco una unidad original y previa que recuperar. El fundamento en construcción de 
una identidad feminista es que todas las mujeres comparten inicialmente una situación de 
discriminación. La identidad debe ser entendida instrumentalmente como el fundamento de la lucha 

contra la opresión, pero nunca como la exaltación de una diferencia o de una esencia. Sin identidad 
colectiva no hay movimiento social ni posibilidades de combatir las prácticas de exclusión impuestas a 

las mujeres. 
 

La identidad18 se produce cuando los actores sociales, embasándose en los materiales culturales de 
que dispone, construyen una nueva identidad que redefine su postura en la sociedad e, al hacerlo, 

 
15 Scott, 2007, p. 25. 
16Amorós, 1997. 
17 Scott, op.cit. p.110. 
18 Beauvoir, 1990. 



 

 29 

busca la transformación de toda la estructura social. Los derechos de ciudadanía poseen sus fronteras 

en la esfera privada, y eso tuvo consecuencias desastrosas para la vida das mujeres, tales como la 
tradicional “cultura” de la violencia doméstica como un “asunto privado”, que no era de interés de las 

políticas de ciudadanía en la esfera pública. 
 

Según Deere19 (2002), la ciudadanía fue caracterizada por una noción pasiva y una diferencia entre 
igualdad formal y real. En cuanto la igualdad formal se refiere a la igualdad de derechos, la real se 
refiere a la igualdad de resultados. La autora destaca que no solamente los pobres son incluidos en esa 
perspectiva de ciudadanía, sino también las mujeres. Se trata de un concepto individualista, sin 
distinción de clase o de género. 
 
Sin embargo, la conquista de derechos para las mujeres campesinas e indígenas no represento en la 
verdad la expansión de la ciudadanía. En otras palabras, conquistada parte de los derechos legales de 
ciudadanía20, se tornó evidente que los mismos no consiguieron alterar, por las vías tradicionales de la 
democracia representativa, el cuadro de profunda asimetría entre hombres y mujeres en las instancias 

de las relaciones de poder e género en el medio rural en Brasil. 
 

La construcción de la ciudadanía es un "proceso de maduración", pues implica la reflexión sobre valores 
que fueron inculcados a lo largo de nuestra historia. Esos valores, distanciados de la noción de 
ciudadano pleno y participante, nos condicionan a aceptar formas tuteladas de ciudadanía que impiden 
la emancipación como individuos y, consecuentemente, como sociedad. La ciudadanía concedida a las 
mujeres campesinas presenta la marca del paternalismo y del personalismo, pues su extensión y 
contenido encuentran origen en las relaciones sociales de género, desiguales y opresivas, que les 
confirieron responsabilidades materiales y simbólicas en la esfera familiar, funcionando como 

instrumento de contención para el acceso de las mujeres a la vida pública. 
 

Giuliani21(1997) considera que la conquista de la ciudadanía femenina en Brasil quedó reducida al 
acceso a los derechos sociales, sin haber sido ampliada a la esfera del trabajo, resaltando que la mera 

conciencia de la opresión no construye sujetos autónomos. Llama la atención para el hecho de que 
tener conciencia de las desigualdades, de la concentración del poder y privilegios, de todas las formas 

de injusticia y de su fundamento, por si solo no transforma la realidad. El sujeto autónomo es aquel 
capaz de emplear su creatividad para realizar transformaciones. Si la información y la conciencia están 
acompañadas de apatía y resignación, no hay perspectivas de cambios, una vez que, en estas 

condiciones, el individuo no influye en la dinámica social, nada de nuevo realiza y, por eso, permanece 
en la misma condición de objeto que aquel que no posee ninguna conciencia. 

 
Deere y León22(2002) argumentan que los Movimientos de Mujeres en América Latina no poseen una 

postura clara y enfática con relación a la posición económica y social desigual de las mujeres. El derecho 
de tomar decisiones sobre la propia vida depende de una cierta reserva financiera, lo que en el campo 

 
19 Deere, 2002. 
20Assegurando garantias constitucionais, como salário-maternidade, aposentadoria aos 55 anos, reconhecimento 

profissional, auxílio-doença, indenização por acidente de trabalho, entre outras conquistas. 
21 Giuliani, In: Priore, 1997, p. 640 a 667. 
22 Deere, 2002. 



 

 30 

no ocurre de manera equilibrada. Sin embargo, lo que podemos constatar con relación a la realidad de 

las mujeres campesinas en las regiones de la frontera sur brasilera difiere de las constataciones y 
lecturas de ciertas analices más contextuales no llevando en cuentas las regionalidades. En nuestro 

caso, hombres y mujeres adquiriendo el derecho al beneficio de jubilación rural, se igualan en la esfera 
formal y acaban por construir ciertas negociaciones culturales entre ambos. 

 
Scott23 refiere también que, mientras las mujeres no tengan una postura clara y objetiva acerca de sus 
papeles, que extrapole los espacios de lo privado y de la simple conquista de derechos sociales, 
continuarán reforzando representaciones y concepciones de un mundo masculino, criador de los 
significados del concepto de trabajo, de derechos laborales e hasta mismo de los derechos humanos.  
Así, vivimos en un mundo donde la ciencia y la cultura han sido construidas por el poder masculino y, 
por lo tanto, solamente se ha valorizado aquello que se relaciona a los hombres. En ese caso concreto 
de que nos estamos ocupando – la ciudadanía, desarrollo y género de las mujeres campesinas e 
indígenas –, todas las actividades relacionadas a la sustentación de la vida humana, que 
tradicionalmente han sido realizadas por las mujeres y, en gran medida, se caracterizan porque su 

resultado desaparece en el propio desarrollo de las mismas, no han sido valorizadas; al contrario, 
aquellas que se realizan en el mundo público, cuyos resultados trascienden el espacio doméstico, y que 

tradicionalmente han sido realizadas por los hombres, gozan de valor social. 
 
Este clivaje tiene relación con la diferenciación que Hannah Arendt (1988) establece entre labor y 
trabajo. Para la autora, la labor guardaría relación con la satisfacción de las necesidades básicas de la 
vida y correspondería a aquellas actividades que no dejan vestigios, que su producto se agota al 
realizarlas y, por eso, generalmente han sido depreciadas. Por otro lado, el resultado del trabajo 
tendría un carácter más duradero y objetivo, en el sentido de la relativa independencia de los bienes 

de quien los producen, dado que no estaría ligado a los ciclos repetitivos y a las urgentes necesidades 
humanas y, consecuentemente, sería producto de actividades más valorizadas y reconocidas. Es 

notoria la semejanza - tanto en contenido como en la valorización social – de estos dos conceptos: 
trabajo doméstico e trabajo público, respectivamente24. 

 
La segunda razón tiene que ver con el funcionamiento de las representaciones sociales25 en los 

sistemas económicos. Históricamente, los sistemas económicos han dependido de la esfera doméstica: 
han legitimado una determinada estructura familiar que ha permitido asegurar la necesaria oferta de 
la fuerza de trabajo a través de las mujeres26. En el caso de las mujeres que viven ligadas a la tierra, la 

actividad de cuidar de la vida humana se constituye en nexo entre el ámbito doméstico y la producción 
del mundo público. Por eso es importante que ese nexo permanezca oculto, porque facilita el 

desplazamiento de los costos desde la producción capitalista hasta la esfera doméstica. 
 

Creemos que el feminismo y los movimientos de mujeres deben prestar atención a las diferentes 
manifestaciones y las maneras por las que persistentemente reproducen los sistemas de opresión y 

 
23 Scott, p.5-22. 
24 Arendt, 1981, p. 64. 
25 Chartier, 1995. p. 37-45. 

26 Perrot, 1988. 



 

 31 

dominación sociales, sin interpretar las diferentes manifestaciones como simples demostraciones de 

diferencia. Quiero decir, es necesario desalojar el patriarcado y entender el sistema sexo/género 
inserido en las redes sociales y políticas complejas. Dado que las coordenadas de las injusticias sitúan 

la gente en localizaciones sociales diversas27, tenemos que ser capaces de reconocer (al menos no 
silenciar) estas diferencias. Y los análisis en este sentido no pueden ser entendidos o interpretados 

como modelos de la diferencia, sino como una manifestación (tan importante como otras) de las 
formas que asume el sistema sexo/género para mantenerse y perpetuarse. 
 
La lucha por la ciudadanía de las mujeres campesinas e indígenas, es na práctica de la acción política 
un componente fundamental para que esos grupos sociales se tornen activamente participantes, 
pudiendo influenciar en los procesos de decisiones en diferentes instancias, buscando conquistar 
intereses comunes a través de la ampliación de la democracia. En este sentido, la ciudadanía tiene que 
ser considerada como un proceso dialéctico en construcción y de transformación social, principalmente 
en el campo de las relaciones de género, en la medida en que los derechos deban ser extendidos a 
todos y pensados a partir de sus necesidades.  

 
La construcción de la ciudadanía para mujeres y hombres demanda nuevas representaciones de las 

relaciones de poder, resignificando el sentido de la libertad y de la igualdad de la ciudadanía, no más 
por la lógica dominante (masculina, patriarcal y liberal) que reduce ciudadanos y ciudadanas, hombres 
y mujeres a consumidores y propietarios y sí bajo la lógica que considere la diversidad de personas, la 
diversidad de las mujeres y las desigualdades existentes entre ellas propias, llevando a nuevas políticas 
de inclusión y desarrollo social. 
 

Género y desarrollo y algunas controversias 

 
La definición de desarrollo está marcada desde sus inicios, en la década de los 50, por una 

concepción formal basada en la centralidad del mercado capitalista como institución protagonista del 
desarrollo económico, separándola así de otras instituciones sociales tales como el parentesco o la 

religión. Esta concepción, según Esteva28 (2000), alentó la extensión de la escasez como un fenómeno 
universal y al mercado como recurso frente a tal escasez asociándolo al crecimiento económico, 

entendido este como aumento de la renta per capita. 
 

Así, se parte de una ideología económica occidental centrada en la escasez, lo que va a incidir de 

manera directa en las concepciones económicas de los países donde se ejecutan proyectos de 
desarrollo y en las relaciones de género. Las nociones de desarrollo anulan el valor de la diferencia e 

implica una imposición tácita de los valores occidentales a otras partes del mundo, lo que vendría a 
significar una nueva ola de colonialismo. La separación de dos mundos definidos así jerárquicamente 

ha creado un imaginario de ambos como mundos totalmente opuestos. 29 

 
27 Fraser, 1997.  

28 Esteva, 2000. 

29 Bhabha, 1998. 



 

 32 

Algunos teóricos30 proponen una definición del desarrollo que podríamos denominar cultural. Estas 

propuestas parten de entender el desarrollo como un proceso que mantiene sus propias lógicas a partir 
de la interacción con las comunidades locales concretas donde se llevan a cabo, es decir, el desarrollo 

es definido por todos los actores involucrados en él.  
 

De esta forma, entendemos que esta nueva dinámica de transformación está vinculada a una mayor 
capacidad de reorganización social o de gestión social desde la base, donde los actores sociales 
(hombres y mujeres que viven en el local), involucrados, articulados y organizados, ejercen su papel de 
ciudadanos y ciudadanas. O sea, reivindican lo que les es de derecho, asumen el control social de las 
políticas públicas que rigen su territorio e interfieren, contribuyendo diferenciadamente, en la 
construcción de nuevas políticas adecuadas al escenario local.  
 
Los procesos que van a posibilitar este movimiento son diversos, pero precisan ser democráticos, 
considerar las diferencias de género y étnicas existentes en el local e incidir directamente en el 
empoderamiento de grupos sociales específicos, antes marginalizados en las esferas de tomada de 

decisión. Las respuestas que surgen de las localidades serán reflejos de la mayor o menor capacidad 
de articulación de sus actores sociales.  

 
Identificamos local como el territorio donde viven y se relacionan los individuos - mujeres y hombres - 
donde las redes sociales y productivas se hacen presentes, produciendo disputas e conflictos, que por 
su vez, generan respuestas, dando espacio para iniciativas revertidas para la posibilidad de creación de 
otra vía de desarrollo. 
 
La condición de hombres y mujeres de una determinada localidad, según la investigadora Martha Lya 

Velásquez Toro31, en innúmeras sociedades la identidad masculina está más asociada a un poder de 
dominación, mientras que la identidad femenina a un poder de sumisión o a un “no-poder”. La 

construcción de esas identidades se da socio-culturalmente, y valoriza papeles y funciones 
diferenciadas que hombres y mujeres asumen, en la familia, en la escuela, en el trabajo y en los 

diferentes ambientes de convivencia y socialización. La mujer, según Toro, está generalmente asociada 
a desempeñar un papel reproductivo – socializador y organizador – mientras que el hombre a un papel 

productivo – proveedor de la sobrevivencia familiar. Estos papeles también definen una ligación mayor 
de la mujer con el ámbito privado y del hombre con el ámbito público.  
 

Cuando el foco del trabajo es el desarrollo local, lo que parece ser importante percibir es que la 
dimensión del género como construcción social, define funciones diferenciadas para hombres y 

mujeres en los ámbitos reproductivos, productivos, políticos, comunitarios y culturales específicos. 
Según Brumer (1990), de esa forma el enfoque de género en el contexto local, permite optimizar el 

análisis de la realidad específica e identificar de forma explícita las diferencias socialmente 

 
30 En la senda de ese pensamiento es posible destacar Amartya Sen - Profesor de la Universidad de Lamont y Harvard - 
Premio Nobel de Economía 1998. Información extraída de "La cultura como base del desarrollo contemporáneo"; Diálogos 
UNESCO. In: www.oie.es/cultura 
31 Conferencista del Proyecto “Fortalecimiento del liderazgo de la mujer, la planeación del desarrollo y el proceso de paz 
con perspectiva de género – “Mujeres en la Gestión Local”, Federación Colombiana de Municipios, Bogotá, Colombia, 
diciembre de 2001 In: www.coepbras.org.br. 



 

 33 

determinadas y las formas de relacionamiento existentes entre mujeres e hombres en el territorio en 

estudio. Estas diferencias inciden en las condiciones y posiciones asumidas por hombres y mujeres, 
actores sociales, de la localidad32.  

 
Visualizar y explicitar las diferentes condiciones en que viven mujeres y hombres en una localidad 

permite también, mejor dimensionar las relaciones de poder existentes en las relaciones entre: 
hombres y hombres, mujeres y mujeres y entre hombres y mujeres en un determinado territorio. Por 
otro lado, lo que se encuentra en la base del desarrollo a partir de lo local es la configuración de redes 
socio-productivas de base comunitaria y dinámicas democrático-participativas que van produciendo la 
ampliación de la esfera pública y construyendo ciudadanía. Si esa construcción atiende adecuadamente 
las demandas diferenciadas de los actores sociales (hombres y mujeres, jóvenes, adultos(as) y personas 
de edad avanzada) se amplían las posibilidades para la transformación de las relaciones desiguales de 
poder existentes en las comunidades locales.  
 
Con la perspectiva de mediar el desarrollo local de base comunitaria, a partir del enfoque de género es 

pertinente la cuestión: ¿cuál es la importancia y el papel del/de la “mediador(a)” en este proceso? 
¿Cuál es nuestro papel en cuanto mediadores(as) de los agentes de transformaciones? ¿Qué 

transformaciones queremos? Si no estamos hablando de un desarrollo impuesto de arriba para abajo, 
centralizado en sus formas de decisión y defendemos una propuesta participativa que cualifique e 
impulse el protagonismo local y las cuestiones de género, entonces el papel de mediación de los 
agentes da transformación precisa estar consonante con este movimiento.  
 
Cabe resaltar que procesos participativos, estimuladores del desarrollo local están en constante 
construcción y no pueden ser traducidos en un método específico. La incorporación del enfoque de 

género en estos procesos es al mismo tiempo, una estrategia que evidencia que mujeres y hombres 
tienen necesidades, intereses y potencialidades de desarrollo diferentes y una herramienta que 

garante que los efectos o beneficios del desarrollo alcancen de forma equitativa a hombres y mujeres, 
agregando calidad al desarrollo local.  

 
Incorporar la dimensión de género al desarrollo local contribuye para construir la democracia una vez 

que esta presupone la búsqueda de la igualdad con respeto por las diferencias, como base para un 
nuevo relacionamiento humano. Una de las representaciones más problemáticas y que coloca en 
cuestión la propia visión que se tiene del desarrollo es la que remite a las causas de la desigualdad 

como siendo un problema del sur, un problema del subdesarrollo33. 
 

Luego, el “desarrollo” sería la respuesta simple para acabar con las desigualdades. Al vehicular las 
imágenes y discursos sobre los/as outros/as somos muchas veces responsables por una mala 

interpretación de las causas complejas de las asimetrías. Enfocar demasiado al/a la otro/a nos hace 
olvidar del nosotros y del hecho de que las desigualdades no eligen sociedades, ellas ocurren de 

diferentes maneras y de formas diversas en sociedades distintas. Otra cara de la misma moneda es el 

 
32 Brumer, p.124-42. 

33 Sobre el desarrollo y su eficacia en regiones de desigualdad étnica y de género, consultar:  HOFFMANN, 2001. 



 

 34 

“culturalismo” exagerado: la justificación “cultural” de las desigualdades esconde las verdaderas raíces 

de los desequilibrios de poder e no lleva en cuenta las evoluciones y convulsiones internas de la 
cultura34. 

 
Estos proyectos, por no consideraren una distinción entre “condición” y “posición” de las mujeres35en 

contextos culturales diversificados, no consiguen traer cambios significativos en la vida de la población 
femenina. En verdad, muchos de ellos consiguieron ampliar el ingreso familiar, garantir el acceso de 
las mujeres a salud, la educación, etc., pero no proporcionaron cambios significativos en la posición 
social de las mujeres. Estas continuaran subyugadas, excluidas de cualquier esfera de decisión y 
autonomía36. 

 
Estas limitaciones en las políticas de desarrollo con enfoque de género, permanecieron durante mucho 
tiempo dominando los proyectos de desarrollo. La falsa preocupación con la preservación de la llamada 
cultura popular (mismo que ella sea opresora y violenta), el miedo en promover cambios cualitativos 
en la división sexual del trabajo y en la estructura familiar poniendo en riesgo el poderío masculino, 

sirvió apenas para mantener el dominio patriarcal intacto. 
 

A partir dos anos 80, las feministas comenzaron a cuestionar las estrategias de desarrollo y las 
intervenciones de estos proyectos que no atacaban los factores estructurales que perpetúan la 
opresión y exploración de las mujeres, en especial de las mujeres pobres. En este contexto es que los 
movimentos de mujeres passan a utilizar el concepto de empoderamiento. 

 
El concepto de empoderamiento surgió con los movimientos de derechos civiles en los Estados Unidos 
en los años setenta (empowerment) a través de la bandera del poder negro, como una forma de auto 

valoración de la raza y conquista de una ciudadanía plena. El término comenzó a ser usado por el 
movimiento de mujeres ya en los años setenta. Para las feministas el empoderamiento comprende la 

alteración radical de los procesos y estructuras que reducen la posición de subordinación de las 
mujeres como género. Las mujeres se tornan empoderadas a través de la toma de decisiones colectivas 

y de cambios individuales. 
 

De acuerdo con Cevasco37, el empoderamiento de las mujeres, representa un desafío a las relaciones 
de poder dominantes. Es un desafío a la ideología patriarcal (que es también machista), influye en la 
discriminación no solo de género, sino también con las desigualdades sociales. Por un lado el 

 
34 Rosaldo; Lamphere, 1979. 
35 Los conceptos de condición e posición femeninas en la óptica desarrollista fueron elaborados por Yong, Kate. 

El potencial transformador en las necesidades prácticas: empoderamiento colectivo y el proceso de 

planificación. In. LEON, Magdalena. Op.cit. 234 

36 . No debemos olvidar que la incorporación masiva de las mujeres en el mercado laboral, especialmente en la industria, 

asegurando al mismo tiempo un aumento en el ingreso familiar y eliminar el aislamiento casa de la mujer, no proporcionan 

la autonomía de un individuo o de la división sexual de la mujer del trabajo. Significaba, en cambio, una sobrecarga de 

trabajo (segunda ronda), un aumento de las responsabilidades, el abandono de los niños, más vulnerables al acoso y la 

violencia sexual. 

37 Cevasco, 2005. 



 

 35 

empoderamiento de las mujeres significa, el “desempoderamiento” de los hombres, del poder 

dominador y subordinador. Por otro lado, las mujeres más empoderadas inauguran formas de 
relacionamiento más solidarios, eliminando, por ejemplo, la responsabilidad masculina como siendo la 

única responsable por el sustento de la familia. Significa un empoderamiento de orden también 
psicológica/emocional que permite avanzar en la dirección de la disminución de los estereotipos de 

género y en la construcción de una sociedad más igualitaria y solidaria.  
 
El empoderamiento de las mujeres representa un desafío a las relaciones patriarcales, en especial 
dentro de la familia, al poder dominante del hombre y la manutención de sus privilegios de género. 
Significa una mudanza en la dominación tradicional de los hombres sobre las mujeres, garantiéndoles 
la autonomía en lo que se refiere al control de sus cuerpos, de su sexualidad, de su derecho de ir y 
venir, bien como un rechazo al abuso físico y a violación sin castigo, el abandono y a las decisiones 
unilaterales masculinas que afectan a toda la familia. 
 
Según León, el empoderamiento de las mujeres libera y empodera también a los hombres en sentido 

material y psicológico, ya que la mujer consigue tener acceso a los recursos materiales en beneficio de 
la familia y de la comunidad, a compartir responsabilidades, y también debido a que se permiten 

nuevas experiencias emocionales para los hombres y los libera de estereotipos de género.38 El proceso 
de empoderamiento de la mujer trae consigo una nueva concepción de poder, asumiendo formas 
democráticas, construyendo nuevos mecanismos de responsabilidades colectivas, de tomada de 
decisiones y responsabilidades compartidas. 
 
Pero algunos se desarrollan en contextos que les proporcionan una relativa libertad de ejercer sus 
propios valores y costumbres. A pesar de su importancia numérica, de proporcionar pistas interesantes 

en temáticas de empoderamiento y en términos de la diversidad de problemáticas que se plantean, 
existe poca información construida sobre la base de visibilizar su papel, sus potencialidades y su 

situación desde una perspectiva de género. Tener información diversa y sistematizada sobre estas 
nuevas identidades podría proporcionar criterios importantes con relación a procesos de ciudadanía, 

subjetividades, empoderamiento y potencialidades de los propios grupos de mujeres indígenas y 
campesinas en los contextos de mestizaje cultural, para el desarrollo y la superación de la pobreza en 

comunidades agrarias en región de frontera como la nuestra. 
 
La intervención de los latifundios, terratenientes, en territorios indígenas, e incluso el desarrollo 

concebido por el Estado para estos territorios no toma en cuenta que la tierra tiene un significado 
diferente en la cosmovisión indígena, que no está reducida a conceptos de carácter económico 

productivo sino que incorpora significados holísticos e integrales en la relación de los seres humanos 
con la naturaleza, ausentes del desarrollismo de occidente. La tierra, el agua, los seres vivos, son 

elementos sagrados en la cosmovisión de las culturas indígenas y, por tanto, la lógica del desarrollo 
basada en los principios del comercio afecta de manera profunda a estos grupos no sólo por sus 

repercusiones en el equilibrio ecológico, sino en su cultura y relación con el mundo que les rodea. 

 
38 Leon, 1997, p.21 



 

 36 

Esto, sumado a la desatención y negligencia tradicional de los gobiernos al desarrollo rural y territorios 

originarios, produce una serie de desequilibrios sociales derivados de la exclusión y marginalización de 
los pueblos indígenas, el deterioro de sus recursos naturales y la pérdida de control y gestión de sus 

territorios39, como es el caso en nuestra provincia, donde la segunda mayor etnia indígena brasileña 
(Guarani-Kaiowá) viven en condiciones de pobreza extrema y son expulsos de sus tierras por el modelo 

económico que incentiva el padrón basado en el latifundio agro-exportador. 
 
En estos contextos, las más afectadas son las mujeres, pues ellas están tradicionalmente especializadas 
en la administración de los recursos naturales y el medio ambiente así como de los cuidados con la 
salud derivados del conocimiento de su entorno natural. Sin embargo, Deere y León (2000), han 
señalado que la problemática de las mujeres en relación con la tierra no es tan lineal, poniendo en tela 
de juicio la supuesta complementariedad de géneros y demostrando que las mujeres están marginadas 
en muchos sentidos del control de los recursos, sobre todo en lo que se refiere a la propiedad y la 
posibilidad que ellas denominan de ‘negociación’. 
 

Conclusiones 
 

Sin embargo, si nos ubicamos en otro nivel, no ya como gestores sociales sino como diseñadores 
de un nuevo modelo de sociedad, no podemos admitir que, al igual que en las décadas pasadas, la 
mujer sea considerada sólo un recurso económico, una variable demográfica, soporte del ambiente o 
educadora ambiental, mientras en la práctica continúa excluida de los espacios de decisión.  

 
Las mujeres rurales y indígenas, aunque debilitado por una situación de dependencia, son los actores 
principales en el mantenimiento de la vida en la comunidad rural. Hay un hecho establecido que nadie 

discute: sí, los hombres tienen poder y dinero, pero las mujeres ya han experimentado el sentido de 
las situaciones y la capacidad para formularlas. Es mucho más fácil  las mujeres hablar por las mujeres 

que los hombres hablar de los hombres.  
 

Teorizar en este campo es uno de los grandes desafíos del pensamiento feminista. Es necesario 
deconstruir el discurso que la cultura reforzó para analizar esta difícil relación de las mujeres con la 

naturaleza – indiscutiblemente diferente de la de los hombres – pero que debe ser explicada desde el 
lugar en el que la mujer ha sido colocada, y no a la inversa. Si la femineidad es inducida por la división 
de los papeles, aceptarla como principio de la cultura es también aceptar dicha división sexual del 

trabajo. Entre lo impuesto por la cultura y nuestra identidad gira el nudo a desatar.  
 

Reconceptualizar el tema teóricamente es un paso necesario para definir una estrategia. No hay duda 
de que las mujeres debem participar en las decisiones locales, como de hecho ocurre. Pero además de 

ello, lo que podemos ver es un aumento de la participación femenina en las políticas de desarrollo, 
espacios en los que se están tomando decisiones que comprometen el futuro común, también el de 

las mujeres. Ahora bien, nuestra experiencia y convivio con grupos de mujeres campesinas ha 
demostrado que no se trata sólo de ampliar espacios y de que más mujeres se incorporen a las 

 
39 Hopenhayn, 1994. 
 



 

 37 

estructuras de poder. Se requieren mujeres y hombres comprometidas(os) con los intereses de las 

mujeres, con lo protagonismo de las mujeres y con el fin de todas las formas de violencias. Este es el 
gran desafío del siglo XXI. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 



 

 38 

Bibliografias 

 
AMORÓS, Celia. (1997), Tiempo de feminismo. Madrid, Ediciones Cátedra. 

_____________. (1985), Hacía una crítica de la razón patriarcal. Ed .Anthropos,(Barcelona). 
ARENDT, Hannah. ( 1981),  A condição humana. São Paulo: Forense. 

ASTELARRA, Judith. (1992), Recuperar la voz: el silencio de la ciudadanía. ISIS Internacional, Ediciones 
de las Mujeres, n. 17. 

BEAUVOIR, Simone de. (1990), O segundo sexo. v.1. São Paulo, Círculo do Livro,(Fatos e mitos). 
BHABHA, Homi K. (1998), O local da cultura. Belo Horizonte: UFMG. 
BIRGIN;  Haydée. (1992), las mujeres en las estrategias de desarrollo sustentable. Este artículo foi 

publicado Fin de siglo. Género Y cambio civilizatorio, Ediciones de las Mujeres Nº 17, Isis 
Internacional. 

BOCK, Gisela. (1989), História, História das Mulheres, História do Gênero. Lisboa:Revista Penélope. 
Fazer e desfazer História, n.4. 

BONACCHI, Gabriella; GROPPI, Ângela. (1994), O dilema da cidadania. Direitos e deveres das mulheres. 

São Paulo: Unesp. SCOTT, Joan. O Enigma da Igualdade. Revista Estudos Feministas, vol 13. nº01 
( jan-abril 2005) . Florianópolis: UFSC. 

BRUMER, Anita. (1990), Considerações sobre uma década de lutas sociais no campo no extremo sul do 
Brasil (1978-88),  Porto Alegre: Ensaios FEE, ano 11, n.1. 

CEVASCO, Gaby. (2005), Gênero y nación. Lima: Instituto Flora Tristan, ed. Tarea. 
CHARTIER, Roger. (1995), Diferença entre os sexos e dominação simbólica. Cadernos PAGU: Unicamp.  
COBO, Rosa. (1995), Fundamentos del patriarcado moderno. Jean Jacques Rousseau. Madrid: Cátedra, 

coleção feminismos. 
DEERE, Carmem Daiana. (2002), O empoderamento da mulher. Direitos à terra e direitos à propriedade 

na América Latina. Porto Alegre: ed. da UFRGS. 
ESTEVA, G. (2000), Antropología del desarrollo. Teorías y estudios etnográficos en América Latina. 

Barcelona. Paidos Studio. 
FRASER, Nancy. (1997), Iusticia interrupta: reflexiones críticas desde la posición ‘postsocialista’. Bogotá: 

Universidad de los Andes. 
HOFFMANN, Rodolfo. (2001), Distribuição da renda no Brasil: poucos com muito e muitos com muito 

pouco, in Ladislau Dowbor e Samuel Kilsztajn (orgs.), Economia Social no Brasil. São Paulo: Editora 
SENAC. 

HOPENHAYN;Martín. (1994), Una perspectiva cultural de las propuestas de la CEPAL Revista CEPAL Nº 

52 Abril. www.cepal.org 
JIMÉNEZ, Paula. (1995), Diez palabras clave sobre mujer. Navarra: Ed. Verbo divino, p.122. 

LEON, Magdalena. (1997), El Empoderamiento en la teoria y práctica del feminismo. In: LEON, 
Magdalena. Poder y Empoderamiento de las mujeres. Santafé de Bogotá.TM Editores. 

PATEMAN, Carole. (1993), O contrato sexual. Rio de Janeiro: Paz e terra. 
PERROT, Michelle. (1988), Os excluídos da história: operários, mulheres e prisioneiros. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra.  
PRIORE, Mary Del. (1997), História das mulheres no Brasil. São Paulo: Unesp: Contexto. 
ROSALDO, Michelle e LAMPHERE, Louise. (1979), A Mulher, A Cultura, A Sociedade, Rio de Janeiro, Paz 

e Terra. 
 



 

 39 

SARACENO, Chiara. (1994), A dependência construída e a interdependência negada. Estruturas de 

gênero da cidadania. In: BONACCHI, Gabriella; GROPPI, Ângela. O dilema da cidadania. Direitos 
e deveres das mulheres. São Paulo: Unesp. 

SCOTT, Joan. (1995), Gênero, uma categoria útil de análise histórica. Educação e Realidade. Vol. 20, jul 
– dez. 

__________. (2007), El movimiento por la paridad: un reto al universalismo Frances. In: BORDERÏAS, 
Cristina (org) Joan Scott y las políticas de la história. Barcelona: Icaria editorial, p25.  

__________. (1990), Gênero: uma categoria útil para análise histórica. Educação e realidade, Porto 
Alegre, v 16, n.2, p.5-22. 

__________. (2005), O Enigma da Igualdade. Revista Estudos Feministas, vol 13. nº.01 (jan-abril). 
Florianópolis: UFSC. 

TEDESCHI, Losandro A. (2008), História das Mulheres e as representações sobre o feminino. Campinas: 
Ed. Curt Nimuendaju. 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 



 

 40 

O Corpo Feminino como Território Político: a ditadura militar brasileira e a violência 
de gênero como crime do patriarcalismo estatal 
The Female Body as a Political Territory: the Brazilian military dictatorship and gender violence as a 
crime of state patriarchy 

 
 

Joice Graciele Nielsson 
Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul  

joice.nielsson@unijui.edu.br 
https://orcid.org/0000-0003-3808-1064 

 
Ivo dos Santos Canabarro 

Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul 
 ivo.canabarro@unijui.edu.br 

https://orcid.org/0000-0002-6937-4698 
 

 

Resumo 
Este artigo investiga o papel do Estado na constituição dos crimes do patriarcalismo, averiguando tais 

crimes não mais como problemas de homens e mulheres em relações pessoais e privadas, mas como 
um modelo de atuação Estatal autoritária que inscreve no corpo feminino a violência de sua forma de 
dominação e sustentação de poder. Analisa a construção do patriarcado e sua evolução até o 
patriarcalismo da modernidade enquanto eixo de sustentação da forma de poder e organização política 
da modernidade colonial. Em seguida estabelece o campo teórico da violência de gênero, 
apresentando-a, a partir da configuração de sua dimensão pública e política, como crimes 

patriarcalistas, estruturantes do poder e soberania típicos dos Estados modernos. Por fim, analisa 
relatos de mulheres vítimas da violência institucional da repressão estatal na ditadura civil -militar de 
1964, evidenciando de que modo a violência de gênero esteve presente neste período histórico, e a 
relevância da atuação cruel, violenta e autoritária sobre o corpo feminino para a perpetuação do 

Estado ditatorial. Infere, assim, que a continuidade e intensidade da violência patriarcalista, na 
configuração estatal, seja na ditadura, seja na democracia, releva a sua dimensão pública, política, e 

sua relevância na configuração e manutenção do poder.  

  
Palavras-chave: Violência; Mulheres; Patriarcalismo; Ditadura. 
 
Abstract 

The present article investigates the role of the State in the constitution of the crimes of patriarchalism, 
investigating such crimes no longer as problems of men and women in personal and private relations, 

but as a model of the authoritarian state action that inscribes in the female body the violence of its 
form of domination and support of power. It analyzes, initially, the construction of patriarchy and its 

evolution to its patriarchal configuration of modernity, as the axis of support of the power way and 
political organization of colonial modernity. In the second topic, it establishes the theoretical -

conceptual field of gender violence, presenting it, from the configuration of its public dimension, and 
therefore, as patriarchalist crimes, structuring a model of power and sovereignty typical of the states 

mailto:joice.nielsson@unijui.edu.br
mailto:ivo.canabarro@unijui.edu.br
https://orcid.org/0000-0002-6937-4698


 

 41 

of modernity. Finally, it analyzes reports of women victims of the institutional violence of state 

repression in the 1964 civil-military dictatorship, to show how gender violence was present during this 
historical period, and the relevance of cruel, violent and authoritarian action on the female body for 

the perpetuation of the dictatorial state. From this analysis, he inferred that the continuity and 
intensity of patriarchal violence, in the state configuration, whether in the dictatorship or in 

democracy, reveals its public, political dimension and its relevance in the configuration and 
maintenance of power. 
 
Keywords: Violence; Women; Patriarchy; Dictatorship. 
 
 

Introdução 
 

A reflexão teórica e crítica acerca da violência de gênero cresceu significativamente no Brasil, e 
no mundo, especialmente a partir das décadas finais do século passado, constituindo campos de 

pesquisa e conhecimento que culminaram na criação de legislações penais específicas, que passaram 
a criminalizar a violência doméstica – Lei Maria da Penha e Lei do Feminicídio. No entanto, apesar de 

todo este avanço teórico, conceitual e normativo, a violência permanece, evidenciando que crimes do 
patriarcado são crimes de poder. Portanto, há que se reconhecer a existência de uma dimensão pública 
e, assim, política de tais crimes, que configuram relações de poder que transcendem a relação 
individualizada entre homens e mulheres, e se vinculam à forma de estruturação do próprio modelo 
de Estado liberal colonial da modernidade. Tal dimensão, merece ser retomada e pensada a partir das 
especificidades da constituição cultural e estatal brasileira, em cuja tarefa passamos a utilizar a 
expressão violência patriarcalista.  

 
Para tanto, problema central que orienta a realização deste artigo consiste em questionar o papel do 

Estado na produção e perpetuação da violência de gênero: até que ponto a violência de gênero e o 
feminicídio podem ser tidos como problemas de “marido e mulher nos quais o Estado deve, no 

máximo, meter a colher”, ou, podem ser considerados  em sua dimensão pública, como uma violência 
de Estado, ou violencia patriarcalista, praticada sob o corpo feminino, território privilegiado de 

perpetuação de uma pedagogia da crueldade que fornece as bases de sustentação do poder, em seus 
moldes atuais?  
 

Seu objetivo principal, portanto, consiste em analisar o papel do Estado na constituição dos crimes do 
patriarcalismo – todas as formas de violência de gênero e feminicídio - averiguando tais crimes não 

mais como problema de um homem e de uma mulher, ou de homens e mulheres em relações pessoais 
e privadas, mas como um modelo de atuação Estatal autoritária que inscreve, no corpo feminino a 

cruel pedagogia de sua forma de dominação e sustentação de poder.  
 

Diante de tais elementos, evidencia-se, como hipótese, que as tradicionais abordagens acerca da 
violência de gênero e do feminicídio devem ser observadas sob uma nova perspectiva, e entendidas 
como uma problemática que transcende aos gêneros para se converter em uma expressão do modelo 
estatal liberal da modernidade colonial, que necessita de uma pedagogia da crueldade para destruir e 
anular a compaixão, a empatia e os vínculos locais e comunitários. Todos, elementos tidos como 



 

 42 

obstáculo a um capitalismo que depende desta pedagogia para sustentar seu modo de poder, 

promovendo e se sustentando a partir do que aqui chamaremos de violência patriarcalista.  
 

A partir desta consideração da função estrutural da violência patriarcalista na constituição dos estados 
moderno coloniais, pretende-se, neste artigo, estabelecer uma continuidade entre a violência 

praticada sobre o corpo feminino exercida durante a ditadura civil-militar brasileira, e a violência 
praticada sobre este mesmo corpo nos auspícios da democracia. Seja escondida nos porões 
clandestinos da ditadura, na forma de tortura institucional, seja na forma de disciplinamento, controle, 
punição das mulheres em suas relações afetivas, em seus espaços domésticos, em sua vida privada, a 
violência patriarcalista permanece como uma forma de constituir a aliança de sustentação de um 
modelo de poder, que independe da forma de seu exercício – autoritário ou democrático.  
 
A fim de comprovar tal hipótese, o trabalho analisa, em um primeiro tópico a construção do 
patriarcado e sua evolução até sua configuração patriarcalista da modernidade, como o eixo de 
sustentação da forma de poder e organização política da modernidade colonial. No segundo tópico, 

estabelece o campo teórico-conceitual da violência de gênero e do feminicídio, apresentando-os, a 
partir da configuração de sua dimensão pública, e, portanto, política, como crimes do patriarcalismo. 

Na última parte analisa relatos de mulheres vítimas da violência institucional da repressão do Estado 
na ditadura civil-militar de 1964, relatados e publicados no por meio do trabalho do Relatório da 
Comissão Nacional da Verdade CNV (2014), para evidenciar de que modo a violência de gênero se fez 
presente durante este período histórico, e a relevância da atuação cruel, violenta e autoritária sobre o 
corpo feminino para a perpetuação do estado ditatorial. Para sua realização, utiliza o método 
hipotético-dedutivo, ou seja, uma metodologia que nos permite desenvolver nossas hipóteses de 
trabalho a partir da pesquisa aplicada. O artigo contou com também com pesquisa qualitativa no 

Relatório da Comissão Nacional da Verdade, já publicado no Brasil em 2014. 
 

Do patriarcado de baixa intensidade ao patriarcalismo moderno colonial  
 

Com a evolução dos estudos acerca da violência de gênero e do feminicídio, especialmente na 
segunda metade do século passado, esta passou a ser reconhecida em sua especificidade, imersa em 

relações políticas de gênero e vinculada à complexidade da condição social, racial, e a posição das 
mulheres na sociedade. Diante deste quadro no qual a violência de gênero passou a constituir, segundo 
Bandeira (2014), tanto um campo teórico quanto de investigação próprios, este tópico pretende 

investigar as raízes de consolidação do patriarcado, e sua transformação em patriarcalismo, com os 
contornos típicos da modernidade colonial, liberal e capitalista como base da organização social 

estatal, que, estruturalmente, produz violência patriarcalista para sustentar seu poder. 
 

Para tanto, importa considerar, com Rita Segato (2018) a preponderância do patriarcado na 
constituição de nossa sociedade. O patriarcado, afirma Segato, não sofreu uma diminuição a partir da 

constituição da ordem estatal da modernidade, mas intensificou-se com a articulação colonial 
moderna entre Estado e capitalismo, mas estas estruturas, no entanto, foram radicalmente alteradas 
em uma ordem colonial-moderna de alta letalidade para as mulheres, que tem seu início no processo 
de conquista. No mesmo sentido, Silvia Federici (2004, p. 398) estabelece uma continuidade entre a 
dominação das “populações do Novo Mundo e a das populações da Europa, em especial as mulheres 



 

 43 

[...]. Também houve uma influência recíproca por meio da qual, certas formas repressivas, que haviam 

sido desenvolvidas no Velho Mundo, foram transportadas para o Novo”.  
 

Com o processo de conquista e colonização, o sujeito masculino se torna o modelo de humano, 
paradigma da esfera pública e de tudo que seja dotado de politicidade, interesse geral e valor universal, 

enquanto o espaço das mulheres e tudo relacionado à esfera doméstica se esvazia da politicidade que 
gozava na vida comunal tornando-se um espaço à margem do poder. Adquire os predicados de íntimo 
e privado, e a vida das mulheres assume uma fragilidade e letalidade que permanecem deste então. O 
Estado e a esfera pública em geral resultam desta transformação de um espaço particular dos homens 
em uma esfera englobante de toda a realidade que se pretenda politizada. E a modernidade, com sua 
esfera pública estatal patriarcal torna-se uma máquina produtora de anomalias e de expurgos. 
 
Esta mutação impõe uma nova significação nas relações de gênero, que passam a estar marcadas pela 
lógica do dano e da crueldade: conquista, rapina e violação não só como apropriação, mas como 
destruição atravessam o tempo desde a conquista até o presente (Federici, 2004). De tal modo, afirma 

Segato (2018), que o mandato de masculinidade desembocou em uma pedagogia da crueldade, à 
medida que a cena violenta produz efeito de normalização de uma paisagem de crueldade, e com isso, 

promove nas pessoas a destruição dos laços de empatia indispensáveis para o empreendimento 
predadores. A crueldade habitual é diretamente proporcional ao isolamento dos cidadãos mediante 
sua insensibilização frente ao sofrimento dos outros.  
 
Assim, em sua versão colonial moderna, o patriarcado se vincula ao capitalismo, configurando aquilo 
que Joaquim Herrera Flores (2005) denomina de patriarcalismo. Para o autor (2005, p. 29), “utilizamos 
o termo patriarcalismo e não patriarcado, com o objetivo de rechaçar as posições estáticas que nos 

induzem a pensar na estrutura de opressão autônoma com respeito ao resto de opressões e 
dominações que dominam nas relações sociais capitalistas”. O termo passa a ser utilizado a fim de 

evidenciar um modelo de constituição de relações de poder da esfera estatal da modernidade colonial, 
que estrutura, a partir das desigualdades de gênero, as de sexo, de raça, e outras, inseridas em um 

contexto de vinculação com o capitalismo (Wermuth; Nielsson, 2018). Em síntese, afirma Federici 
(2004), na sociedade capitalista, o corpo é para as mulheres o que a fábrica é para os homens 

trabalhadores. 
 
E a assimetria de gênero, constituída nesta ordem fundante do Estado, perdura e se intensifica até os 

dias atuais, especialmente na atual fase apocalíptica do capital, marcada pela concentração acelerada, 
e pela constituição de donos e senhores, em uma espécie de refeudalização de territórios que 

ressignificam a desigualdade de gênero como uma linguagem para pactos de lucros e de poder. Ao 
mesmo tempo, esta ressignificação passa despercebida, pois a administração – violenta – do corpo 

feminino permanece como um problema eminentemente privado ou doméstico. 
 

Considerando, assim, que a finalidade do capital é a produção da diferença, mediante a reprodução e 
ampliação progressiva da hierarquia, ao ponto do extermínio de algumas formas de expressão 
questionadoras de seu êxito, podemos considerar, afirma Segato (2014), que somente a morte de 
alguns é capaz de significar o lugar e a posição de todos os dominados. Nestas economias simbólicas e 
materiais interligadas, o corpo das mulheres serve de ponte entre lucro e capacidade de domínio 



 

 44 

jurisdicional estatal, expressos em uma ordem moral na qual a violência patriarcalista produz a 

cumplicidade dos donos ao garantirem-se mutuamente a capacidade de destruir impunemente.  
 

A violência de gênero e o Estado 
  

É a partir desta compreensão de que “las condiciones estructurales de la organización social de 
géneros están en la base de la violencia feminicida” (Lagarde y de Los Rios, 2012, p. 234) que se propõe 
um novo olhar acerca da dimensão pública da violência de gênero, ou, como temos chamado, da 
violência patriarcalista. Segato (2013) teoriza que sua prática emite mensagens ao largo de dois eixos 
de interlocução, e não somente um, como tradicionalmente considerado. Verticalmente, a violência 
fala com a vítima, e o discurso assume um cariz punitivo e moralizador de guardião das regras do Estado 
de direito, ao conter, disciplinar, reduzir a mulher pelo gesto violento do dono. Horizontalmente, é 
também uma mensagem que se destina aos outros homens, aos demais tutores responsáveis pelas 
mulheres em seus círculos domésticos.  

 

Esta mensagem é transmitida por meio de uma “escritura en el cuerpo” (Segato, 2014), uma cicatriz 
social como signo para a dominação. Disseminando-se a pedagogia da crueldade, se expressa sobre o 

corpo das mulheres uma marca das tramas sociais, simbólicas e culturais que lhe dão legitimidade, e, 
ao mesmo tempo, uma impunidade institucional. Segundo a autora, diferentemente da violência 
instrumental, que necessariamente busca um certo fim, esta violência expressiva diz respeito a 
relações determinadas e compreensíveis entre os corpos, entre as pessoas, entre as forças sociais e 
um território. É uma violência que produz regras implícitas, que fazem circular marcas de poder, ilegais 
e pouco evidentes, mas efetivas.  
 

Um ato de violência patriarcalista, portanto, produziria efeitos no eixo vertical, vinculando posições 
assimétricas de poder com sujeição entre agressor e vítima, e no eixo horizontal, vinculando o agressor 

a seus pares, com os quais busca manter uma relação de simetria. Mantêm-se, assim, uma confraria, 
ou irmandade masculina, cuja participação seria uma imposição do “mandato de masculinidade”, uma 

espécie de “obrigação” por parte dos homens, uma regra que pesa sobre eles. O mandato de 
masculinidade exige constantes provas de pertencimento à classe dos homens, de modo que a 

misoginia, a homofobia a transfobia e seus crimes respectivos se originam na interpretação destas 
existências como desacatos às suas imposições. Qualifica-se, neste caso, uma violência expressiva, 
muito mais que instrumental, cuja finalidade é a expressão do controle absoluto de uma vontade sobre 

outra, neste caso perpetrada pelo próprio Estado no limbo da lei. Expressar que se tem em mãos a 
vontade do outro é a finalidade da violência expressiva.  

 
A partir deste complexo, compreende-se uma aproximação entre corpo feminino e território. Assim, 

sanção, violência ou poder sobre o corpo da mulher torna-se um lugar privilegiado para significar o 
domínio e a potência coesiva de uma coletividade, e práticas de longa duração confirmam esta função 

de capacidade normativa sobre o corpo feminino como um índice da união e força de um grupo social. 
Os crimes do patriarcalismo, em termos expressivos inscrevem sobre um corpo território a mensagem 
de domínio, soberania e poder, reforçando a potência e coesão da confraria masculina, e comprovando 
seu poder ao garantir, muitas vezes, impunidade aos participantes. 



 

 45 

Assim, aponta Segato (2006), a violência se comporta como uma linguagem capaz de vincular até 

mesmo aqueles que não participam diretamente da ação enunciativa. A linguagem da violência 
patriarcalista transmite uma mensagem de poder soberano, de donos que matam, ou sujeitam 

mulheres para expressar poder. No entanto, para se afirmar, o poder soberano não necessita somente 
da capacidade de matar, mas precisa, antes, semear o terror para dirigir sua mensagem a todos os 

outros homens, aos tutores ou responsáveis pelas vítimas em seu círculo doméstico, e aos responsáveis 
por sua proteção como representantes do Estado, para demonstrar os recursos e poder irrestrito que 
possui.  
 
Sem a subordinação psicológica e moral, a única coisa que persiste é o poder de morte, e este por si só 
não é soberania. O traço por excelência da soberania não se vislumbra no antigo poder puro de matar 
um ser subjugado, mas inclui sua derrota psicológica e moral, sua transformação em território 
meramente receptor da exibição do poder discricionário de morte do dominador, evidenciando sua 
condição de vida abjeta e matável (Agamben, 2010). No lugar de populações governadas dentro de um 
território fixo, o soberano passa a efetivar a gestão de um rebanho humano móvel, que corta as 

fronteiras nacionais, e a territorialidade, assim, é dada pelos corpos, sobre e nos corpos. Dentre todos 
os corpos a mercê desta manipulação, é o corpo feminino aquele que se adapta a esta função 

enunciativa, porque é, e sempre tem sido imbuído de significado territorial. 
 
Por isso, é necessário observar, segundo a autora, o perigo de uma certa indistinção daqueles com 
poder de decisão, e que estimulam uma percepção indiscriminada dos crimes misóginos em um 
determinado espaço: crimes passionais, violência doméstica seguida de morte, ciúmes, abuso sexual, 
estupro seguido de morte, assassino serial, tráfico de mulheres, crimes de pornografia, assédio sexual, 
são expressões cotidianas na mídia e em boletins de ocorrências policiais. Lidas isoladamente, reduzem 

os crimes do patriarcalismo a problemas entre um homem e uma mulher, casos isolados, privados, 
domésticos nos quais, no máximo, o Estado passa a ter o “dever” de intervir, investigar e punir.  

 
Esta indistinção, repetida cotidianamente, alimenta a tendência de estereotipar e capturar todas as 

agressões sofridas por mulheres dentro do universo íntimo, da domesticidade e da pessoalidade, 
remetendo a causa a formas individuais de emoções e afetos. A privatização, ou seja, o confinamento 

de todos os crimes de gênero à esfera da intimidade produz, e realimenta os estereótipos de 
equivalência entre “feminino” e “íntimo”, afetando negativamente as práticas de investigação policiais 
e judiciais, assim como a administração da justiça capaz de contemplar a queixa das vítimas. 

Estabelece-se, assim, um verdadeiro círculo vicioso, com a construção de um imaginário coletivo no 
qual os crimes contra mulheres continuam sendo ocorrências que não compõem a esfera pública, que 

pertencem à domesticidade própria da modernidade colonial.  
 

O corpo da mulher torna-se um índice, por excelência, da posição sacrificial, de quem rende um tributo, 
de vítima cujo sacrifício e consumação poderão ser facilmente absorvidos e naturalizados pela 

comunidade. Sobre ela, aflora o mandato de masculinidade, como a primeira e permanente pedagogia 
da expropriação de valor e dominação. A violência patriarcalista –misógina, racista, homofóbica, 
heteronormativa - se revela precisamente como condição estruturante de nosso modelo de sociedade 
e Estado, que se expande ao expressar o arbítrio de um mundo marcado pela soberania patriarcal 



 

 46 

resultante da concentração da renda, e da expansão de uma esfera de controle da vida 

estatal/paraestatal, regida pela violência.  
 

O corpo feminino como território político: um olhar sobre a violência patriarcalista cometida pelo 
Estado durante a Ditadura Militar 

 
O presente tópico analisa um período específico da história, o perídio da ditadura civil -militar 

(1964-1985), considerando que, neste momento, a constituição autoritária e violenta do Estado 
alcançou plenitude, embora, sua relação com o corpo feminino permaneça ainda um desafio a ser 
compreendido. Pode-se considerar que o enfrentamento à ditadura militar brasileira pelas mulheres 
foi algo impar na América Latina, embora as ditaduras tenham se espalhado na segunda metade do 
século XX em praticamente todo o continente. Em todos os países sul-americanos que tiveram 
ditaduras as mulheres participaram ativamente do processo de resistência e luta pela 
redemocratização, mas no Brasil, o enfrentamento foi algo realmente marcante. As mulheres lutaram 
com seus companheiros de organizações e partidos, num cenário político de repressão a qualquer 

forma de enfrentamento ao regime militar.  
 

Mesmo em um universo ainda restrito, muitas novas interpretações foram sendo construídas, 
contribuindo com a historiografia brasileira, que manteve durante muito tempo um certo tabu em 
relação à imbricação entre ditadura e mulheres. Atualmente as publicações vem mostrando que, a 
participação das mulheres no enfrentamento à ditadura foi intensa, contando com a participação em 
diferentes espaços públicos (Jelin, 2002).  
 
Portanto, deve-se considerar o modo como o Estado ditatorial atuou sobre o corpo feminino, 

praticando a violência patriarcalista, não apenas como forma de repressão institucional típica, mas 
como forma de manutenção de uma lógica soberana de poder que util izou a pedagogia da crueldade 

como modelo estruturante de atuação. O Estado ditatorial estimulou sobre os corpos femininos toda 
sorte de violências. Para os corpos domesticados, a violência e o controle se davam no lar, para os 

corpos rebeldes, a violência típica da institucionalidade ditatorial, evidenciando que, sobre seus 
corpos, a violência patriarcalista e seus mecanismos foram ainda mais cruéis, praticando formas 

específicas de violências de gênero.  
 
Esta atuação pode ser percebida com clareza nos processos de torturas a que as mulheres foram 

submetidas, o que revela que elas foram atingidas com certos rituais de crueldade, que deixaram em 
seus corpos as marcas expressivas e sacrificiais de domínio soberania e pertencimento a que nos 

referimos no tópico anterior. De acordo com o Relatório da Comissão Nacional da Verdade no Brasil 
(Brasil, 2014), de modo rotineiro, nos espaços em que a tortura foi um meio de exercício de poder e 

dominação total, a feminilidade e a masculinidade foram mobilizadas para perpetrar a violência, 
rompendo todos os limites da dignidade humana. 

 
Como salientam Borges, Silva e Albuquerque (2016, p. 11), as violências de gênero e sexuais cometidas 
durante este período revelam que o poder institucional partiu de uma premissa de inferioridade 
feminina ou de inferiorização pelo feminino. Sob esta perspectiva, pode-se evidenciar que, “se há 
violência contra as mulheres dentro de casa e na rua, houve também nos porões da ditadura, 



 

 47 

perpetrada por agentes do Estado, pelo poder institucionalizado”. E, não por coincidência, tais agentes 

do Estado eram, quase em sua totalidade, pertencentes ao sexo masculino, evidenciando a vigência de 
patriarcalismo de Estado. 

 
Especificamente as mulheres que participaram da resistência à ditadura civil -militar, afirma Colling 

(2017), eram punidas por um duplo desvio: o de irromper com a expectativa de papel de gênero 
defendida pelo projeto moral civil-militar, à medida que ocupavam o espaço público, considerado 
exclusivo de homens, e o de ousarem fazer oposição ao regime. Eram assim consideradas “desviantes” 
ao se afastarem do espaço que lhes era reservado, “o mundo privado, no santuário do lar, cuidando 
de seu marido e dos filhos” (Colling, 2017, 85). Sobre essa mulher, portanto, infligia-se um castigo que 
ultrapassava a simples repressão à resistência política, mas, segundo reconhece a Comissão Nacional 
da Verdade (Brasil, 2014a, p. 404), se organizava “através das hierarquias sociais e das relações sociais 
de poder − elas próprias constitutivas da sociedade, das identidades coletivas e individuais −, a 
estruturação baseada na hierarquia de gênero e sexualidade transparece na violência estatal do 
período”.  

 
Também a Comissão Nacional da Verdade (Brasil, 2014a) reconheceu que durante as sessões de 

torturas, violências específicas que diziam respeito à condição feminina foram praticadas sobre estes 
corpos: situações como gravidez, parto e amamentação, menstruação, exposição, reprodutividade, 
estupro, maternidade, e muitas outras que constituem o universo íntimo das mulheres – curiosamente 
aquele no qual muitas vezes o Estado “se recusa a meter a colher” – foram mobilizados na prática de 
todas as formas possíveis de violência: “Há relatos que mostram perícia distinta na tortura de grávidas, 
com a utilização de técnicas e cuidados específicos quando se pretendia evitar que abortassem ou 
quando pretendiam efetivar o aborto, ou mesmo quando esterilizar uma mulher era o objetivo” (Brasil, 

2014a, p. 411).  
 

Em outro momento do Relatório, a Comissão explicita uma série de situações que compreendem a 
violência patriarcalista aqui investigada: “Além da penetração vaginal, anal e oral, também constituem 

violência sexual golpes nos seios; golpes no estômago para provocar aborto ou afetar a capacidade 
reprodutiva; introdução de objetos e/ou animais na vagina, pênis e/ou ânus; choque elétrico nos 

genitais; sexo oral”. Ainda, reproduzir “atos físicos humilhantes; andar ou desfilar nu ou seminu diante 
de homens e/ou mulheres; realizar tarefas nu ou seminu; maus-tratos verbais e xingamentos de cunho 
sexual; obrigar as pessoas a permanecer nuas ou seminuas e expô-las a amigos, familiares e/ou 

estranhos” ou, a “ausência de intimidade ou privacidade no uso de banheiros; negar às mulheres 
artigos de higiene, especialmente durante o período menstrual; e ameaças de violação sexual” (Brasil, 

2014a, p. 419-420). 
 

Para além destes relatos, também foram cometidos feminicídios, ou seja, assassinatos de mulheres 
nos marcos da violência patriarcalista. Veja-se, alguns, dentro muitos outros casos, relatados no 

Relatório da Comissão Nacional da Verdade (2014a), de mulheres que enfrentaram a tirania do Estado, 
foram perseguidas, torturadas e mortas. Os casos utilizados como exemplos, foram praticados pelos 
mecanismos do próprio Estado, o que foi reconhecido na implantação da Comissão Nacional da 
Verdade (CNV) no Brasil em 2011, (Canabarro, 2014).  



 

 48 

Uma destas mulheres foi Lucia Maria de Souza. De acordo com o Relatório da Comissão nacional da 

Verdade (Brasil, 2014b, p. 1361), Lucia nasceu em São Gonçalo (RJ) em 22/06/1944 e foi educada em 
um asilo.Trabalhou para uma fábrica da Coca-Cola e com o dinheiro pode financiar seus estudos. 

Entrou na Escola de Medicina e cirurgia do Rio de Janeiro e entre 1969 e 1970 foi responsável pela 
impressão e distribuição do jornal Classe Operária. Participava também do Comitê Universitário do PC 

do B fazendo parte da Secretaria de Agitação e Propaganda na qual era editora do jornal A Luta. Em 
1971, no quarto ano de faculdade passou a integrar o Destacamento A da Guerrilha e ser conhecida 
como Sônia. Realizava partos e pequenos procedimentos na localidade.  
 
Em 2010 a Corte Interamericana de Direitos Humanos (CIDH) e a Organização dos Estados Americanos 
(OEA) condenaram o Brasil pelo desaparecimento de 62 pessoas na região do Araguaia e dentre elas 
estava Lucia Maria de Souza. Há mais de uma versão sobre as circunstâncias da sua morte. Numa delas, 
no Relatório Arroyo, foi descrita como sendo no dia 24/10/73: No dia 24 Sônia e um de seus 
companheiros militantes foram ao encontro de outros dois indivíduos e, não encontrando-os, 
retornaram à tarde no mesmo local onde fora marcado o encontro. Haviam sido avisados de que não 

deveriam percorrer por um “piseiro antigo”, pois poderia haver soldados ali. Entretanto, Sônia acabou 
indo e decidiu caminhar descalça, deixando sua botina no caminho. Na volta não encontrando a botina, 

achando que fosse uma brincadeira, chamou pelo nome de um conhecido, ao que apareceu uma 
Patrulha do Exército que atirou contra ela, ferindo-a. Segundo relatos, os soldados teriam perguntado 
seu nome enquanto ainda estava viva, ao que ela teria respondido ser guerrilheira que lutava por 
liberdade e, ouvindo isso, o comandante teria dito: “Tu queres liberdade. Então toma ...”e disparou 
vários tiros matando-a. Os relatórios do Ministério da Marinha e do Ministério do Exército confirmam 
a data do óbito, entretanto, o Ministério do Exército acrescentou ao relatório que Lucia foi morta em 
confronto com as forças de segurança ocorrido entre Xambioá e Marabá. (Brasil, 2014b, p. 1362).  

 
Lucia Maria de Souza foi vítima de desaparecimento forçado durante a Operação Marajoara, planejada 

e comandada pela 8ª Região Militar (Belém) com cooperação do Centro de Informações do Exército 
(CIE). Ainda, segundo depoimentos, ela teria morrido em uma localidade denominada Grota da 

Borracheira ou Grota da Água Fria. (BrasilL, 2014b) 
 

Outra mulher, vítima da violência patriarcalista do Estado ditatorial brasileiro foi Alceri Maria Gomes 
da Silva (BRASIL, 2014b, p. 446). Nascida em 25/05/1943 em Cachoeira do Sul (RS), mudou-se para 
Canoas com sua família onde completou o ensino médio e trabalhou na Fábrica Mechelletto, onde 

começou a participar do movimento operário filiando-se ao Sindicato dos Metalúrgicos. Em Setembro 
de 1969 mudou-se para São Paulo para fazer parte da luta contra a ditadura militar. Ela morreu em 17 

de Maio de 1970, em São Paulo aos 27 anos de idade. Existem ao menos três versões das possíveis 
causas de sua morte, dentre elas, destaca-se a de um jornalista que afirmou que Alceri teria sido 

atingida pelas costas em uma emboscada do Destacamento de Operações de Informações – Centro de 
Operações de Defesa Iterna (DOI-CODI) em São Paulo.  

 
A segunda versão, a partir de depoimentos de presos políticos afirma que Alceri foi morta por agentes 
da Operação Bandeirante (Oban), na qual, sua casa teria sido invadida e Alceri executada 
sumariamente. Já a terceira versão, relatada à sua irmã mais velha, Talita, através de uma companheira 
de militância de Alceri, afirma que ela havia sido presa e teria contraído tuberculose na cadeia, mas 



 

 49 

que teria morrido em decorrência das torturas a que foi submetida. Segundo o comandante do DOI-

CODI, major Carlos Alberto Brilhante Ustra, uma equipe teria sido designada a se dirigir ao local onde 
Alceri e demais companheiros se encontravam e, ao chegar lá os agentes fizeram uma revista na qual 

teriam encontrado um alçapão onde estava Alceri, e que esta, ao ser descoberta, junto a um parceiro, 
teriam ambos atirado na direção dos agentes, que os mataram em seguida. Destaca-se que a família 

de Alceri não obteve acesso à certidão de óbito dela, tampouco, soube do local onde ela foi enterrada 
e que, inclusive, a família teria sido ameaçada caso tentasse investigar as circunstâncias de sua morte. 
Alceri morreu na Rua Caraguataú, em Tatuapé, São Paulo (SP). (Brasil, 2014b). 
 
E ainda o caso de Iara Iavelberg (Brasil, 2014b, p. 695). Nascida em 07/05/1944 em São Paulo (SP), Iara, 
oriunda de família judia, concluiu o ensino médio na Escola Israelita do Cambuci, casou-se aos 16 anos 
com um médico e, em 1963 entrou para a Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras da USP, no curso de 
Psicologia. Iara participou ativamente da vida acadêmica, onde, além de outras coisas foi presidente 
da Associação Universitária dos Estudantes de Psicologia. Em 1968 ingressou na pós-graduação e atuou 
como professora-assistente no curso de Psicologia da USP. Foi militante da Organização Política 

Revolucionária Marxista Política Operária (Polop), da Vanguarda Armada Revolucionária Palmares (VAR 
– Palmares), da Vanguarda Popular Revolucionária (VPR) e do Movimento Revolucionário 8 de Outubro 

(MR – 8). Em 1969 se envolveu em um romance com Carlos Lamarca e os dois passaram a viver no Rio 
de Janeiro; em Junho de 1971 mudaram-se para a Bahia, ela para Salvador e ele para o sertão. Em 
decorrência desse envolvimento, Iara passou a ser uma das pessoas mais procuradas pelos órgãos de 
segurança do Estado. Iara morreu em 20 de Agosto de 1971 aos 27 anos de idade.  
 
Segundo a Comissão Nacional da Verdade (BRASIL, 2014b, p. 696), o Relatório da Operação Pajussara 
informava que o apartamento de Iara no bairro Pituba foi cercado por agentes do DOI-CODI e, ao 

perceber o cerco, Iara teria se abrigado no apartamento vizinho. Segundo a versão do DOI-CODI, Iara 
teria se suicidado a fim de evitar a sua prisão. Descobriu-se mais acerca da Operação Pajussara após 

ter sido encontrado um diário de Lamarca junto a cartas que ele havia escrito para Iara e que estavam 
com os militantes do MR – 8. A partir desses dados chegaram ao apartamento de Nilda Carvalho Cunha 

onde Iara estaria escondida. Neste cerco Nilda, de apenas 17 anos, morreu cerca de dois meses depois 
em decorrência às torturas a que foi submetida. Os familiares de Iara não se conformaram com a versão 

de sua morte e buscaram a verdade. Em um parecer do caso à CEMDP, a relatora Suzana Keniger Lisboa 
afirmou que haviam indícios de Iara foi executada no local do cerco. Em 23/09/1997, o Secretário de 
Justiça de São Paulo, Belisário dos Santos Jr., afirmou em entrevista que quando entrevistou Lamartini 

Lima acerca do laudo pericial de Lamarca, o médico lhe relatou que Rubem Otero lhe confidenciou que 
durante o cerco ao apartamento de Iara, já no interior do apartamento, percebendo uma porta 

trancada, o sargento teria disparado com uma metralhadora contra a porta e, quando esta foi aberta, 
foi encontrada ali uma mulher agonizando. A versão oficial que afirma que se tratou de suicídio foi 

contestada, pois haviam indícios de que tentaram falsear a causa da morte de Iara.  
 

Em audiência pública realizada em Março de 2013 pela Comissão da Verdade Rubens Paiva de São 
Paulo, com a participação de dois parentes de Iara, o médico legista, o advogado da família e demais 
pessoas, os depoimentos revelaram que os responsáveis pelo Cemitério onde ela havia sido enterrada 
dificultaram a exumação do corpo, mas que, quando realizada, exames concluíram que Iara foi 
assassinada. A sobrinha de Iara que esteve presente na audiência, Mariana Pamplona, foi a roteirista 



 

 50 

de um documentário intitulado Em busca de Iara, produzido em 2013 que conta sua história e a busca 

peça verdade acerca de sua morte. (Brasil, 2014b). 
 

Os casos apresentados ilustram como os mecanismos de Estado agiram em relação as mulheres, 
promovendo violências e também a morte. São casos reais, com protagonistas que vivenciaram os anos 

de repressão no Brasil, nos quais as mulheres foram as que mais sofreram com os casos de torturas 
com especificidades de gênero. Muitas mulheres que foram mortas, muitas vezes eram dadas como 
desaparecidas, e seus corpos nunca foram encontrados.  
 
Através deles, pode-se vislumbrar personagens reais, em que as protagonistas foram pessoas que 
viveram num período histórico muito repressor. Foi uma violência sem limites, muitas delas foram 
mortas e, as que sobreviveram as torturas, carregam para o resto de suas vidas as marcas, que além 
de físicas são psicológicas. Para isso foi fundamental a CNV, para nos revelar dimensões significativas 
da ditadura no Brasil, pois a partir de então é possível fazer uma nova produção historiográfica 
buscando os personagens reais. Isso nos mostra que o Estado repressor patriarcalista foi responsável 

por uma política de opressão que tinha mulheres como suas vítimas potenciais.  
 

A violência de gênero, neste sentido, se assemelha a rituais que fomentam a unidade de sociedades 
secretas e regimes totalitários e selam apoio a eles por parte da confraria masculina. Assim, pode-se 
afirmar que também os crimes patriarcalista cometidos pelos agentes estatais no período ditatorial, 
além de um eixo horizontal, que dizia respeito à punição/disciplinamento/castigo da vítima rebelde, 
continham uma mensagem horizontal autorizativa/50mbito50va para toda a confraria masculina, 
responsável por disciplinar, controlar, punir suas mulheres no 50mbito privado e doméstico, bem como 
a outros agentes estatais responsáveis por investigar e punir tais crimes. Foi na prática da violencia 

patriarcalista, praticada sobre o corpo de mulheres rebeldes, mas também sobre mulheres “comuns”, 
em seus lares, que se selou a cumplicidade do mandato de masculinidade, pelo qual o estado ditatorial 

angariava apoios necessários para se perpetuar no poder. 
 

Conclusão 
 

Os casos de mulheres torturadas e mortas na ditadura civil-militar brasileira nos causa ainda 
um grande impacto, pela crueldade com que foram executadas com requintes que nos causam 
indignação. Foram executadas pelo direito de matar do Estado. Os testemunhos que apresentamos no 

artigo, nos fazem lembrar toda uma estrutura social patriarcal que influenciou diretamente nas 
práticas de torturas realizadas dentro dos próprios mecanismos do Estado. Foram práticas recorrentes, 

com testemunhas que conseguiram se salvar e dar os seus depoimentos. Infelizmente muitas 
morreram e só nos restaram as testemunhas das testemunhas, ou seja, as que sobreviveram para 

contar suas histórias.  
 

A história do tempo presente nos mostra com detalhes as vítimas da ditadura, sejam homens e 
mulheres que sofreram por lutar por seus ideais. As mulheres, especificamente, protagonizaram um 
verdadeiro cenário de lutas e resistências, era preciso resistir a opressão e o autoritarismo de Estado. 
Mas toda a resistência à ditadura foi severamente reprimida, pagaram com suas próprias vidas a 
ousadia de se rebelar contra o sistema. Resistiram a um Estado autoritário e opressivo, que não mediu 



 

 51 

esforços para reprimir, castigar e matar. Trazer à tona a memória destas mulheres é recuperar uma 

dimensão histórica de lutas e resistências. O corpo feminino considerado como um objeto, plausível 
aos horrores da tortura e ao direito a morte pelo Estado. Os testemunhos que a CNV nos traz 

atualmente são extremamente relevantes, nos mostram com clareza os detalhes das torturas, as 
práticas dos horrores que as pessoas sofreram. No caso das mulheres, com requintes de crueldade as 

colocando ainda mais numa posição de inferioridade perante os torturadores. É preciso sim discutir 
esse tema com as novas gerações para que tenham consciência das práticas da ditadura militar 
brasileira, é uma memória ainda em construção.  
 
Deste modo, há uma extensão entre a memória feminina proibida, clandestina ou ignorada durante a 
ditadura militar, e a memória feminina privatizada, individualizada, menosprezada na esfera pública 
democrática e sua luta por conquistar o espaço político. Lembranças traumatizantes que estão vivas 
no cotidiano de “mulheres comuns”, em suas famílias e conversas mais íntimas veem à tona, 
paralelamente às denúncias públicas de horrores vivenciados na clandestinidade dos porões estatais 
da ditadura, reclamando o reconhecimento da continuidade de ambas enquanto violência pública, 

patriarcalista. Na publicização destas narrativas constitui-se a transmissão da experiência coletiva, de 
um passado que não passou, que ainda é ferida aberta, e a consolidação do reconhecimento da 

politicidade, seja da violência patriarcalista sofrida, seja do ato narrativo de resistência.  
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 

 



 

 52 

Referências 

 
Agamben, G., 2021. Homo sacer: o poder soberano e a vida nua I. Belo Horizonte: Editora UFMG. 

Borges, R. M.; Silva, S. S. da; Albuquerque, L. G. 2016. Crimes sexuais na ditadura civil-militar brasileira 
(1964-1985) - Perspectivas das violências institucional e de gênero. Sistema Penal & Violência, 

Porto Alegre, v. 8, n. 1, p. 3-15. 
Brasil. Comissão Nacional da Verdade. Mortos e desaparecidos políticos / Comissão Nacional da 

Verdade. – Brasília: CNV, 2014a. Vol. 01. Disponível em: 
http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/images/pdf/relatorio/volume_1_digital.pdf. Acesso em: 
13 de Jan. 2019.  

Brasil. Comissão Nacional da Verdade. Mortos e desaparecidos políticos / Comissão Nacional da 
Verdade. – Brasília: CNV, 2014b. Vol. 03. Disponível em: 
http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/images/pdf/relatorio/volume_3_digital.pdf. Acesso em: 
13 de Jan. 2019.  

Canabarro, I. S. Caminhos da Comissão Nacional da Verdade (CNV): memória em construção. In: 

Sequência (Florianópolis), nº 69, p 215-234, dez 2014.  
Colling, A. M. 1997. A resistência da mulher à ditadura militar no Brasil. Rio de Janeiro: Record: Rosa 

dos Tempos. 
Federici, S. Calibã e a Bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. Tradução do coletivo Sycorax. 

Editora Elefante, 2004. 
Herrera Flores, J. De habitaciones proprias y otros espacios negados: una teoría crítica de las opresiones 

patriarcales. Spain: Universidad de Deusto, 2005. 
 
Joffily, M.  Os Nunca más no Cone Sul: gênero e repressão política (1984-1991). In: PEDRO, Joana Maria; 

WOLFF, Cristina Scheibe; VEIGA, Ana Maria (Org.). Resistências, gênero e feminismos contra as 
ditaduras no Cone Sul. Florianópolis: Editora Mulheres, 2011, pp. 213-232. 

Lagarde y de Los Rios, M. Antropología, feminismo y política: violencia feminicida y derechos 
humanos de las mujeres. Disponível em: https://www.ankulegi.org/wp-

content/uploads/2012/03/0008Lagarde.pdf. Acesso em: 25 fev 2019. 
Lagarde y de Los Rios, M. Cautiverios de las mujeres: madresposas, monjas, putas, presas y locas. 4. ed. 

Ciudad del México: UNAM, 2011.  
Laval, C.; Dardot, P. A nova razão do mundo - Ensaio sobre a sociedade neoliberal. São Paulo: Boitempo, 

2016. 

Lisboa, S.;  González, L. Justiça machista: brasileiras são condenadas pelo crime e pelo gênero. Revista 
on line Galileu. Matéria publicada em 01/03/2018. Disponível em: 

https://revistagalileu.globo.com/Sociedade/noticia/2018/03/justica-machista-brasileiras-sao-
condenadas-pelo-crime-e-pelo-genero.html. Acessada em: 21 jan. 2019. 

Muniz, Diva do Couto Gontijo.  As feridas abertas da violência contra as mulheres no Brasil: 
estupro, assassinato e feminicídio. In: Mulheres e violências: interseccionalidades. Brasília: 

Technopolitik, 2017. 
Segato, L. R. La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad Juárez. 1a. ed. Buenos Aires: 

Tinta Limón, 2013. 
Segato, R. L. La guerra contra las mujeres. Madrid: Traficantes de Sueños, 2016. 

http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/images/pdf/relatorio/volume_1_digital.pdf
http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/images/pdf/relatorio/volume_3_digital.pdf
https://www.ankulegi.org/wp-content/uploads/2012/03/0008Lagarde.pdf
https://www.ankulegi.org/wp-content/uploads/2012/03/0008Lagarde.pdf
https://revistagalileu.globo.com/Sociedade/noticia/2018/03/justica-machista-brasileiras-sao-condenadas-pelo-crime-e-pelo-genero.html
https://revistagalileu.globo.com/Sociedade/noticia/2018/03/justica-machista-brasileiras-sao-condenadas-pelo-crime-e-pelo-genero.html


 

 53 

Segato, R. L. Las nuevas formas de la guerra y el cuerpo de las mujeres. Revista Sociedade e Estado, 

2014.  
Wermuth, M. D.; Nielsson, J. G. Ultraliberalismo, evangelicalismo político e misoginia: a força 

triunfante do patriarcalismo na sociedade brasileira pós-impeachment. Revista Eletrônica do 
Curso de Direito da UFSM, Santa Maria, RS, v. 13, n. 2, p. 455-488, ago. 2018. 

Wermuth, M. D.; Nielsson, J. G. O Campo como Espaço da Exceção: uma Análise da Produção da Vida 
Nua Feminina nos Lares Brasileiros à Luz da Biopolítica. Revista Prim@ Facie, João Pessoa: 
PPGCJ, v. 15, n. 30, 2016. 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 



 

 54 

Vozes silenciadas: a ditadura brasileira, a cultura e as mulheres40 
Silenced Voices: The Brazilian Dictatorship, Culture, and Women 
 

 
 

Ana Maria Colling 
Pesquisadora UNESCO Cátedra Diversidade Cultural, Gênero e Fronteiras  

E-mail: acolling21@yahoo.com.br 

ORCID: https://orcid.org/00000-001-5500 4517  
 

 
 

Resumo 
A história da repressão durante a ditadura militar brasileira  foi uma historia de homens e as relações 
de gênero estavam aí excluídas.  Ousar adentrar o espaço público, privado, masculino foi o que fizeram 
muitas mulheres ao se engajarem nas diversas organizações clandestinas existentes no Brasil durante 
a ditadura militar.  A mulher militante cometia dois pecados aos olhos da repressão: o de se insurgir 
contra a política golpista, fazendo-lhe oposição e de desconsiderar  o lugar destinado socialmente á 
mulher, rompendo os padrões estabelecidos para os dois sexos.  Faziam política, coisa de homens e 
invadiam o espaço público, lugar de homens. As próprias organizações de esquerda não propiciavam 
o debate sobre as relações feminino/masculino, sobre as questões femininas, porque havia uma 
contradição maior a ser resolvida: a oposição entre a burguesia e o proletariado. Isto reforçava o poder 

masculino dentro das organizações. A repressão tinha sempre como alvo o corpo feminino, não 
somente para torturar, mas para ameaçar, para humilhar. Caracteriza a mulher militante como “puta 

comunista”, ambas categorias desviantes dos padrões estabelecidos pela sociedade, que enclausura a 

mulher no mundo privado e doméstico. 
 
Palavras-chave: ditadura militar; tortura; feminismo; mulheres militantes 
 

Abstract 
The history of repression during the Brazilian dictatorship eliminated gender relations. Female political 

activists dared to participate in a masculine public space. In the eyes of the repression, activist women 
committed to sins: to question the military coup and to occupy a social space destined only to men. 

Even the left-wing organizations do not propitiated discussion about the relations between 
masculine/feminine, because there was a more important contradiction to be resolved, that of 

bourgeoisie and proletariat. And this reinforced the masculine power inside those organizations. The 
repression always aimed women’s body, not only to torture them but also to humiliate them. 

Characterizing activist women as “the communist whore”, the repression tried to confine women to a 
private and domestic space.  
 

 Keywords:military dictatorship;  torture; feminism;  female political activist 
 

 
40 Texto publicado pela Revista argentina  Contenciosa, Año VI, nro. 8, 2018 - ISSN 2347-0011 



 

 55 

Introdução 

 
A história do Brasil ainda está por ser contada. Especialmente a história do tempo presente. Depois 

de ser proibida nos terríveis tempos da censura, o período da ditadura militar no Brasil (1964- 1985) 
pouco a pouco está sendo narrado. Muitas biografias, na maioria masculinas, algumas análises e quase 

nada da participação feminina. 
 

A carência de história contribui para a falta de memória de um país e pela compreensão equivocada 
que alguns possuem sobre este período. Nestes tristes tempos em que vive nosso país, durante a 
campanha pelo impeachment da presidente Dilma Roussef, (primeira presidenta mulher do país e ex-
militante de esquerda que lutou contra a ditadura militar), os atos e passeatas dos vestidos de verde-
amarelo pediam a volta da ditadura militar. Nos discursos pelo impeachment no Congresso nacional 
brasileiro (2016) um deputado ligado aos militares, dedicou seu voto ao coronel Brilhante Ustra41, que 
torturou Dilma. Parece que esta fato não provocou repúdio da população brasileira. 

   

Minha proposta neste texto é dar visibilidade trazendo ao palco vozes, mas também silêncios. Michele 
Perrot em Práticas da Memória feminina, nos alerta que frequentemente as mulheres apagam delas 

mesmas as marcas que adquiriram dos passos que deram no mundo, como se deixá-las aparecer fosse 
uma ofensa à ordem. Esse apagar de marcas seria uma forma de adesão ao silêncio que a sociedade 
impõe às mulheres, especialmente no mundo público/político. Para Perrot a história oral é uma 
revanche das mulheres, que estão ausentes, nos arquivos públicos e oficiais. Foi o que fizemos. 

 
Brasil do golpe. As vozes que foram caladas 

 

A renúncia do presidente eleito Jânio Quadros em 1961, após sete meses de governo, leva ao poder 
seu vice João Goulart, herdeiro de Getúlio Vargas. De 1961 a 1964, o Brasil é marcado por intensos 

debates políticos, culturais e artísticos. Talvez, em toda sua história, nosso país tenha vivido um período 
tão efervescente como esse. 

 
Este período é marcado pelo interesse pela cultura popular e um grande esforço para que essa cultura 

exprima as aspirações e reivindicações do povo – no teatro, no cinema, na poesia, na educação. A 
população brasileira participava de um grande debate nacional, envolvendo estudantes, intelectuais, 
operários e camponeses. As Ligas Camponesas, de Francisco Julião traziam à cena política do país, pela 

primeira vez, os trabalhadores rurais organizados. 
 

Estudantes e intelectuais assumiam posições de defesa das reformas estruturais, desenvolvendo 
intensa militância política e cultural. A União Nacional de Estudantes (UNE), em plena legalidade, com 

trânsito nas instâncias do poder, discutia as questões nacionais e as perspectivas de transformação 
que mobilizavam o país. 

 

 
41 O coronel Carlos Alberto Brilhante Ustra  conhecido como “Major Tibiriçá” foi responsável pelo centro de tortura Doi -Codi 

entre 1970 e 1974. Em outubro de 2008 num processo inédito no Brasil, Ustra torna-se o primeiro oficial a ser declarado e 

condenado como torturador no Brasil. Morreu em 1990 sem pagar pelos seus crimes. 



 

 56 

Ligados à UNE, surgiram no Rio de Janeiro, em 1961, os Centros Populares de Cultura que colocaram 

na ordem do dia a discussão de estratégias para a construção de uma cultura “nacional, popular e 
democrática”. Atraindo jovens intelectuais, os CPCs, que aos poucos se organizavam em todo o país,  

tentavam desenvolver uma atividade conscientizadora junto às classes populares. Defendiam a “arte 
revolucionária” que deveria estar a serviço da revolução social. 

 
Trabalhando em contato direito com a população, encenavam peças de teatro em portas de fábricas, 
favelas e sindicatos; publicavam cadernos de poesia, vendidos a preços populares, e iniciavam a 
realização pioneira de filmes autofinanciados.  De dezembro de 1961 a dezembro de 1962, o CPC do 
Rio de Janeiro produziu as peças Eles não usam black-tie e A vez da recusa; o filme Cinco vezes favela, 
a coleção Cadernos do povo e a série Violão de rua. Promoveu ainda cursos de teatro, cinema, artes 
visuais e filosofia. Através da UNE volante organizou uma excursão que por três meses percorreu todas 
as capitais do Brasil, para manter contato com bases universitárias, operárias e camponesas.  
 
Não era de estranhar, portanto, logo após o golpe militar, a sanha dos militares recair  sobre a UNE e 

a universidade brasileira.  A universidade era vista como foco responsável pelo surgimento de um 
expressivo movimento de resistência, tornando-se, na conjuntura pós 68, alvo de ofensivas por parte 

do Estado autoritário. 
 
Organizou-se também um amplo movimento cultural didático-conscientizador que se transformou em 
uma série de grupos e pequenas instituições que surgiam vinculadas a governos estaduais e prefeituras 
ou geradas pelo movimento estudantil. Em Pernambuco, com o apoio do governo de Miguel Arraes, o 
Movimento de Cultura Popular formava núcleos de alfabetização em favelas e bairros pobres. Um novo 
método criado por Paulo Freire causava impacto: ao invés das tradicionais cartilhas imbecilizantes, 

procurava colocar a palavra política no comando do processo de aprendizado como forma de 
conscientização da situação social vivida pelas populações analfabetas e marginalizadas.42 

 
Podemos dizer que o Brasil, nos primeiros anos da década de 60, talvez como em poucos momentos 

de nossa história, vislumbrou as camadas progressistas e as camadas populares próximas ao poder 
político. Mas, de uma hora para outra, o discurso progressista e revolucionário ficou emudecido pelo 

barulho conservador, pela voz da Ordem, da Moralidade, da Pátria, da Família, das Tradições. O golpe 
militar não cortou tudo logo, mas aos poucos. Na produção cultural engajada, o teatro foi o primeiro 
setor a se recompor e a recuperar a atuação política. 

 
Nesse mesmo 64, em dezembro, em Copacabana/RJ, Oduvaldo Viana, Armando Costa e Paulo Pontes, 

deram a primeira resposta ao golpe. Nas vozes de Zé Keti, João do Vale e Nara Leão foi encenada 
Opinião. Frente a um público jovem, o show parecia interpretar o sentimento de toda uma geração de 

intelectuais, artistas e estudantes. Era preciso falar, cantar, manifestar. Nara entoava, com sua voz 
doce, “mais do que nunca é preciso cantar”, da marcha de Quarta-feira de cinzas, de Chico Buarque, 

aludindo à esperança e à resistência. 

 
42 Após o golpe, Paulo Freire é exilado e seu método proibido. Em seu lugar institui-se o MOBRAL (Movimento Brasileiro de 

Alfabetização) que tinha como objetivo que as pessoas assinassem seu nome somente. Durante muito, no Brasil, quando uma 

pessoa queria chamar a outra de desinformada, menos inteligente, chamava de Mobral. 



 

 57 

O lavrador, a reforma agrária, a favela, os ventos da revolução cubana e a ideia da revolução no Brasil 

alimentavam cantores e espectadores. A plateia trajava o figurino da época – a barba e a boina de Che 
Guevara, a cor cáqui e a camisa de corte militar. Em 1965 foi encenada Liberdade, Liberdade, de 

Vianinha e Ferreira Gullar. Augusto Boal e Gianfrancesco Guarnieri fizeram sucesso com Arena conta 
Zumbi, em 66, e, em 67, Arena conta Tiradentes. Os personagens históricos servem para manter acesa 

a defesa da liberdade. 
 
O cinema brasileiro entrava nessa onda cultural, onde eram permitidos novos temas e novos estilos. 
Era o tempo do Cinema Novo, aquele que pregava  uma ideia na cabeça e uma câmera na mão. Já, em 
1961, Glauber Rocha, vindo da Bahia, montava Barravento, com Nelson Pereira dos Santos. Para 
Glauber, o cinema novo era uma questão de verdade e não de fotografismo. A câmera era um olho 
sobre o mundo. Em 1963, Nelson Pereira dos Santos filmou Vidas Secas e, em 64, Glauber, com Deus 
e o diabo na terra do sol, elevou o cinema brasileiro a um novo patamar dentro do quadro de nossa 
cultura. Em 1966, Paulo César Saraceni  discute os impasses que rondavam a esquerda após o golpe 
militar, com o filme O desafio. No ano seguinte, Glauber Rocha apresentou Terra em Transe, 

considerado como o ponto alto do Cinema Novo, que, em 68, ganhou forma de movimento com o 
tropicalismo. 

 
A década de 60 foi a década da discussão. Havia muito que discutir naqueles tempos: a altura das saias, 
a Guerra do Vietnã, o tamanho dos cabelos, a pílula anticoncepcional, o tropicalismo, Marcuse, 
Panteras Negras... Falava-se especialmente sobre música. Era o tempo dos festivais. A jovem guarda, 
representada por Roberto Carlos, Erasmo Carlos e Vanderléa, que falava do amor, do beijo e do 
calhambeque, perdia espaço para a música de protesto, de contestação. A juventude dos 60 respirava 
política e a música deveria acompanhar esse processo. Até a Bossa Nova, que rimava amor, dor e flor, 

andava empoeirada nas discotecas. Nos festivais, faziam sucesso Arrastão, de Edu Lobo, na voz de Elis 
Regina, Disparada, de Geraldo Vandré, Roda Viva, de Chico Buarque e Sinal Fechado, de Paulinho da 

Viola. 
 

No III Festival da Música Popular Brasileira, em 1967, dois baianos, Gilberto Gil, com Domingo no 
Parque, e Caetano Veloso, com Alegria, Alegria, inovavam com músicas cinematográficas.  Na música 

de Caetano, a novidade de uma letra construída a partir de referências do cotidiano urbano: de bancas 
de revista, das fotos e dos nomes, das espaçonaves e das guerrilhas. A família, o casamento, a roupa, 
o corpo e o amor passavam a ser valorizados e politizados pela intervenção do grupo baiano. Os 

tropicalistas subvertiam alguns valores estabelecidos e revolucionavam o comportamento anunciando 
uma posição que seria marcante nos anos seguintes, a de que “não é possível uma revolução social 

sem uma revolução individual” – uma posição do maio francês. A juventude estudantil, que contestava 
o regime instalado em 64, envolvia as apresentações musicais num ambiente de participação, onde se 

tornar adepto desta ou daquela música assumia ares de opção política. 
 

No mesmo ano de 1967 o grupo teatral Oficina, tendo à frente José Celso Martinez, encenou em São 
Paulo O Rei da Vela, de Oswald de Andrade. Rompendo com a linguagem do teatro tradicional, o 
Oficina seguia a linha de provocação cruel e total, tentando mobilizar o público através da instigação 
agressiva.  José Celso pretendia colocar o público cara a cara com a miséria. Suas encenações foram 
cercadas de debates e escândalos. Ao encenar Roda Viva, de Chico Buarque, usava o deboche, a 



 

 58 

espinafração e a alegoria para demonstrar as contradições do Brasil. Na montagem da peça em São 

Paulo o teatro foi invadido pelo Comando de Caça aos Comunistas, que destruiu os cenários e espancou 
os artistas. Em Porto Alegre a cena se repetiu. 

 
Com o Rei da Vela, o Teatro Oficina aproximou-se do cinema de Glauber Rocha, especialmente em 

Terra em Transe, e da renovação da música popular brasileira, conduzida pelo grupo baiano. 
Acompanhava o trabalho de vanguarda das artes plásticas com Hélio Oiticica. Era preciso fazer da arte  
não mais um instrumento de veiculação política direta, mas um espaço aberto à invenção, à 
provocação, à procura de novas possibilidades expressivas, culturais e existenciais.  
 
O tropicalismo apareceu como uma manifestação de rebeldia, às vezes caótica, berrante e demolidora, 
marcada pelo anticonvencionalismo, seguindo a mudança dos costumes. A disposição rebelde do 
grupo baiano não se orientava apenas na crítica aos padrões de sistema. A recusa à política tradicional 
atingia a própria militância de esquerda, presente no meio estudantil e que se comportava no campo 
das relações pessoais de forma um tanto rígida e conservadora. 

 
Esse desajustamento entre os baianos e essa juventude que só respirava política aflorou no Festival 

Internacional da Canção, em setembro de 68, em São Paulo, quando Caetano, acompanhado d’os 
Mutantes cantou É proibido proibir – grafite riscado nas paredes  da Sorbonne, em Paris. Usando 
roupas espalhafatosas e requebrando, propunha derrubar estantes, prateleiras e livros, numa alusão 
à revolta da juventude francesa. A plateia vaiava intensamente, presenteando os cantores com 
bananas, tomates, ovos e bolinhas de papel picado. Caetano, cantando fora do tom e sem melodia, 
respondia ao público jovem e politizado: “Mas é isso que é a juventude que diz que quer tomar o 
poder? Estão querendo policiar a música brasileira. Se vocês em política forem como em estética, 

estamos fritos". E  gritava desafinado e provocador  para a plateia: “É proibido  proibir".  
 

Para a juventude que considerava que, mais que fazer amor, ler e estudar, era preciso fazer política, 
Geraldo Vandré correspondia ao sinal dos tempos. Esse moço, que já havia cantado Disparada e 

Ventania, transformou  Caminhando ou Pra não dizer que não falei de flores no hino dos tempos 
políticos. Se a música juntou num só coro as vozes da juventude rebelde, também atraiu a ira dos 

militares, nos versos  “Há soldados armados, amados ou não, quase todos perdidos de armas na mão, 
nos quartéis lhes ensinam antigas lições, de morrer pela pátria e viver sem razão". Após o Festival, 
quando Caminhando perdeu para os belos trinados de Sabiá, Vandré passou a ser uma das pessoas 

mais visadas pelos militares e, após o AI –5, uma das mais caçadas. 
 

Se, em 1968, o AI-5, um golpe dentro do golpe, mergulhou o Brasil nas trevas, na escuridão da ditadura 
militar, esse mesmo ano encontrou mobilizada a juventude do mundo inteiro. Nos Estados Unidos a 

Guerra do Vietnã levou a juventude norte-americana a um movimento pacifista, era o “faça amor não 
faça guerra”, “uma flor no lugar do fuzil”. Surgiu uma nova esquerda valorizando o domínio da 

problemática pessoal ou de lutas tidas como secundárias – liberação sexual, lutas dos negros, das 
mulheres. O movimento hippie fervilhava. 
 
Na França, no maio de 68, as ruas de Paris viram-se transformadas em cenário de uma verdadeira 
guerra civil. Os estudantes colocavam em prática novas formas de luta e de organização. A “imaginação 



 

 59 

no poder”  era o grito das barricadas. Na Tchecoslováquia, na primavera de 68,  tanques russos do 

Pacto de Varsóvia desfilavam pelas ruas de Praga. As medidas liberalizantes do comunismo tcheco 
precisavam ser detidas. Igualmente a Itália, Inglaterra, Alemanha, México etc. transformavam 1968 no 

ano louco, apaixonado. 
 

No Brasil, a censura e o sufoco conviviam com o desenvolvimento da indústria cultural que, juntamente 
com a modernização do país, procurava o padrão internacional. Surgiu a TV Globo, pelas mãos da 
ditadura.  Censores da Polícia Federal estavam presentes nas redações de jornais e revistas, nas 
emissoras de rádio e de TV. O jornal O Estado de São Paulo preenchia os espaços censurados com 
trechos da poesia de Luís de Camões; o Jornal da Tarde, com receitas de doces e salgados. 
 
Se Caetano, Gil, Vandré e Chico dividiam a torcida da juventude, a folclórica dupla Dom e Ravel cantava 
aquele música que tocava em todo lugar, numa perfeita propaganda  do milagre brasileiro. Em lugar 
do protesto, o melodioso ufanismo verde-amarelo: “Eu te amo, meu Brasil, eu te amo, meu coração é 
verde-amarelo-branco-azul-anil. Eu te amo, meu Brasil, eu te amo, ninguém segura a juventude do 

Brasil”. 
 

Os  tempos dificeis eram retratados por Chico Buarque, que se escondia da tesoura da censura com o 
nome de Julinho da Adelaide. Sua música Acorda Amor, demonstrava o temor de ser acordado pela 
polícia da repressão, a esperança era a de aparecer ladrão.  Ou nos versos proibidíssimos da música 
Apesar de Você: “A minha gente hoje anda falando de lado e olhando pro chão, viu?” Ou ainda no 
recado ao amigo que se encontra exilado, manda notícias frescas no disco, dizendo que aqui a coisa 
está preta. 
 

O humor e a sátira foram afiados instrumentos de crítica ao regime militar, com Millor Fernandes, 
Henfil (quem não se lembra das cartas à mãe?), Jaguar e Ziraldo. O surgimento do Pasquim, em 1969, 

e, mais tarde, dos semanários Movimento e Opinião abriu efetivamente um espaço, ainda que um 
tanto censurado, para o debate político e cultural. 

 
Inovando a forma e o conteúdo, diferentes em suas linhas editoriais e no tratamento dos mais  diversos 

temas, outros jornais foram surgindo ao longo da década de 70, como Bondinho, Movimento, Versus e 
Em Tempo. Outros ainda surgiram em torno das lutas dos movimentos feministas, como Brasil Mulher 
e Nós Mulheres; do movimento negro, o Tição e dos homossexuais, o Lampião da Esquina. 

 
Os anos 60 e 70 foram anos de vanguarda estética e de amargura política. A ditadura militar, com a 

violência repressiva, a censura, a caça aos inconformados, aguçou nos intelectuais e artistas o 
sentimento de oposição e a luta pela liberdade. 

 
 

O Brasil do golpe 
 
      O Brasil viveu de 1964 a 1979 sob o comando de uma ditadura militar marcada pela perseguição, 
pela tortura, por mortes e desaparecimentos. O cotidiano era perpassado por  atos institucionais, atos 
complementares, leis de segurança nacional e decretos-leis. Um regime autoritário, que tentava 



 

 60 

estabelecer uma  ordem (a sua), entendendo como desordem qualquer manifestação de opinião 

contrária ao que impunha. 
 

O período militar brasileiro pode ser dividido em três fases distintas:  a primeira que vai do golpe em 
1964 à instituição do AI nº 5 em 1968;  a segunda, que corresponde ao período de maior centralização 

política e repressão, de 1968 a 1974; e a terceira relativa  ao processo de abertura política,  de 1974 à 
revogação do AI nº 5, em dezembro de 1978. 
 
Várias tentativas de golpe são efetivadas antes de 1964. Alfred Stepan, analisando os movimentos 
golpistas de 1945, 1954, 1955, 1961 e 1964, conclui que os militares não se consideravam isolados do 
sistema político, mas ligados a ele, e, as vezes, sensíveis á opinião civil. (STEPAN, 1975, p. 75). A crítica 
ao presidente deposto João Goulart era marcada pela atenção que ele dava à classe operária em 
detrimento das classes médias. 
 
A legitimação do intervencionismo militar se fundamentava na doutrina de segurança nacional elabora 

pela Escola Superior de Guerra (ESG). O elo de ligação entre os civis e a ESG foi dado pelo IPES (Instituto 
de  Pesquisas Econômicas e Sociais), formado por empresários anticomunistas. 

 
A ESG que sempre foi anticomunista e, portanto, em tempos de guerra fria, não foi difícil encontrar 
seu aliado externo nessa batalha. Se o comunismo era o inimigo, os Estados Unidos, principal país 
anticomunista, eram um aliado natural. Para os EUA a questão era estratégica: com exceção do Chile 
e do equador, o Brasil fazia fronteiras com todos os países da América do Sul, portanto, poderia 
desempenhar um papel de hegemonia anticomunista para os Estados Unidos em toda América do Sul. 
O IPES, durante a preparação do golpe militar, descobriu novos atores de mobilização. A “Marcha da 

família com Deus pela liberdade”, realizada em São Paulo no dia 19 de março de 1964, reunindo cerca 
de 500 mil pessoas, foi organizada pela Campanha da Mulher em Defesa da Democracia (CAMDE), com 

a colaboração do governo do estado de São Paulo, de setores da Igreja católica, da FIESP e da Sociedade 
Rural Brasileira. O instituto, que fazia parte do novo bloco do poder, era quem organizava a classe 

média, neste caso as mulheres, como grupo de pressão na derrubada do governo Goulart. 
 

 Nos primeiros anos após o golpe foram apresentados sucessos significativos no controle da inflação e 
na racionalização da burocracia e da estrutura tributária, mas esses sucessos foram contrabalançados 
por políticas sociais que afetavam os mais pobres, como a desativação das campanhas de alfabetização 

de adultos, das ligas camponesas, dos sindicatos. Aliava-se a isso, o crescimento do controle 
estrangeiro na economia. Extinguiram-se os partidos políticos, criando-se por decreto a ARENA e o 

MDB. Dois partidos para dar a impressão de uma democracia. 
 

O AI-5 ( o golpe dentro do golpe), acirrou a censura á imprensa (justificada pelos militares como 
legítima)  agora submetida aos tribunais militares, e, professores e estudantes são enquadrados no 

decreto 47743. Logo após o golpe os primeiros “subversivos” a serrem procurados não eram militantes 

 
43  Decretado em 26 de fevereiro de 1969  previa a punição de professores, alunos e funcionários de universidades acusados de 

subversão ao regime. Os professores atingidos eram demitidos e ficavam impossibilitados de trabalhar em qualquer outra 

instituição educacional do país por cinco anos, ao passo que os estudantes eram expulsos e ficavam proibidos de cursarem 

qualquer universidade por três anos. O 477 perdurou até a Lei da Anistia em 1979. 



 

 61 

dos partidos de esquerda, de oposição ao regime militar, mas os procurados estavam nas Forças 

Armadas, soldados rasos e generais, de que alguma maneira se identificavam com o governo deposto. 
Segundo o trabalho da Arquidiocese de São Paulo44 que examinou os processos militares, a ordem de 

procura que se inicia pelos próprios militares, é seguida de sindicalistas, estudantes políticos, 
jornalistas e religiosos. 

 
Após o AI–5, peças de teatro, filmes, músicas, livros serão mutilados ou proibidos Os debates sobre o 
ensino e a realidade brasileira que faziam parte da vida universitária eram considerados agora “atos 
de subversão”. Era o poder da tesoura sufocando o Brasil. Os donos do poder no regime militar 
misturam acusações de  subversão com insinuações de imoralidade para garantir a adesão da   classe 
média conservadora, aquela que havia marchado 4 anos antes em nome da família e da liberdade, e 
que agora podia ter um filho morto pela repressão. 
 
Como exemplo de discursos de moral e bons costumes, utilizados pelos militares e seus apoiadores, 
para garantir o apoio da classe média conservadora, registramos o congresso da UNE na pequena 

cidade de Ibiuna em São Paulo em  outubro de 1968. Foram presos mais de 700 jovens estudantes pela 
manhã, que saíram enrolados em cobertores. Logo após os militares vão á imprensa e mostram cartelas 

de anticoncepcionais, dizendo aos pais que se achavam que suas filhas estava fazendo política estavam 
enganados. 
 
A ditadura militar, em sua nefasta tarefa de repressão,, conseguiu calar  o movimento estudantil e os 
movimentos de massa por muito tempo. Os artistas precisavam trocar seus nomes, falar nas 
entrelinhas,, com duplos sentidos e trocadilhos. Chico Buarque de Holanda, nosso maior cantor, 
anunciava que novos tempos viriam em um hino de resistência: “Hoje você é quem manda, falou tá 

falado, não tem discussão. A minha gente hoje anda falando de lado e olhando pro chão viu (...) Apesar 
de você, amanhã há de ser outro dia, você vai se dar mal, etc e tal.” 

 
O ano de 1968 vira o mundo de cabeça para baixo. A juventude de todo mundo vai às ruas. Um grafite 

em paris simbolizava o sonho dos jovens que pretendiam uma outra moral e uma outra cultura: “A 
obscenidade não é mais uma mulher que exibe o púbis, mas o general que exibe a medalha ganha no 

Vietnã”. No Brasil os jovens também foram às ruas, mas reprimidos pelas forças policiais. Na “Passeata 
dos 100 mil” no Rio de Janeiro, juntamente com os jovens, caminhavam artistas, intelectuais, 
parlamentares e religiosos. Desfilavam aos brados de “Abaixo a Ditadura” ou “O povo unido jamais 

será vencido”. 
 

Uma das grandes iniciativas que marcaram o regime militar foi a montagem de um moderno sistema 
de informações. A “comunidade de informações” surgiu como um desdobramento da instituição 

militar. A criação e a montagem em 1964, do Serviço Nacional de Informações (SNI) combinou as 

 
 
44 O Projeto Brasil Nunca Mais foi organizado pelo arcebispo de São Paulo, Dom Evaristo Arns e uma grande equipe de 1979 a 

1985. A ampla documentação  que sistematizou informações de 1961 a 1979, sobre a repressão e a tortura, foi transformada em 

livros é ainda hoje o principal material de pesquisa para quem trabalha  este período.  

 
 



 

 62 

funções de uma agencia central de informações com as de assessoria para a formulação de políticas 

nacionais. Centro de influência na vida social, política e militar do país, tornou-se o esteio político das 
Forças Armadas. Montou-se uma rede de informações na vida ativa do país, dos ministérios palacianos 

ao movimento sindical e estudantil; o SNI transformou-se em um superministério, intocado e intocável, 
tão poderoso, que seu criador, o General Golbery de Couto e Silva em certa oportunidade declarou: 

“eu criei um monstro”. 
 
Em 1969 é fundada em São Paulo a OBAN (Operação Bandeirantes), reconhecida oficialmente pelas 
autoridades militares; precursora dos DOI-Codis (Departamento de Operações Internas – Centro de 
Operações de Defesa Interna) criados no ano seguinte e responsável pelas práticas de torturas e 
mortes no Brasil. 
 
O processo de abertura é iniciado com a supressão do AI-5, quando as Forças Armadas sentiram-se 
impossibilitadas de continuar a desempenhar seus papéis no estado, agora endividado pelos 
empréstimos junto ao FMI e gastos faraônicos em sua gestão. 

 
A ditadura e as mulheres 

 
      Onde andavam as mulheres nos tempos de radicalização política? O movimento feminista a partir 
de 1960 repercutiu no cotidiano das mulheres e homens brasileiros? Estabeleceu uma ruptura com os 
padrões patriarcais estabelecidos? Contra o movimento feminista que recém iniciava, muitas mulheres 
se levantaram fazendo eco às palavras masculinas.  
 
Os anos 70 irão marcar uma reviravolta do movimento feminista, que coloca no centro das discussões 

a relação homem-mulher. Começa-ser a ler e escrever muito sobre a sexualidade nesta época. As 
revistas femininas que tinham suas páginas ocupadas exclusivamente por dicas de culinária, corte e 

costura, decoração, moda e beleza, agora escrevem sobre a família, o casamento, o corpo e o amor. 
Nas livrarias, em cada três livros, um tratava de questões sexuais.  

 
O Segundo Sexo de Simone de Beauvoir passa a ser leitura obrigatória entre as mulheres interessadas 

em mudanças.  A frase com que a autora francesa inicia o segundo volume – “não se nasce mulher, 
torna-se mulher” – é incorporada pelas feministas. A relação da escritora com seu companheiro, Jean 
Paul Sartre, sem casamento e sem filhos, é admirada porque baseada em igualdade e respeito. 

 
A  produção teórica sobre a condição feminina aparece com força neste período. Em 1971, em plena 

vigência do AI-5, a feminista Rose Marie Muraro viabiliza a vinda ao Brasil de Betty Friedan, para o 
lançamento do livro A Mística feminina. Betty e um grupo de feministas americanas haviam 

escandalizado o mundo inteiro com a queima de sutiãs em praça pública, simbolizando a liberdade da 
mulher.  No Brasil a imprensa toda noticia o fato, e, apesar das críticas ferozes, a estada da feminista 

serve para discussão das questões específicas das mulheres.  
 
Como que por ironia, o jornal que mais critica e desmerece a autora é o Pasquim, jornal alternativo, 
muito perseguido pela ditadura militar, e que durante o período da repressão chegava às bancas 
coberto por tarjas negras impostas pela censura. Dois livros de Rose Marie Muraro, quatro anos depois, 



 

 63 

são proibidos pela lei falcão como pornográficos. Seus títulos: A mulher na construção do mundo futuro 

e Libertação sexual da mulher.  
 

1975 é um divisor de águas na luta das mulheres. As resistências no meio da esquerda e da Igreja se 
amenizam com o Ano Internacional da Mulher, promovido pela ONU. A “rainha do lar” começa a ceder 

espaço para a militante também engajada na luta pela redemocratização do país. O debate feminista 
ia se impondo, questionando o relacionamento entre homem e mulher, as discriminações e a violência 
sofridas pelas mulheres. “Quem ama não mata” foi ouvido em todo o país e virou seriado de televisão, 
denunciando a impunidade do homem que matava em nome da honra. 
 
Nesta década, as mulheres, já organizadas, combinaram a luta contra ditadura e por melhores 
condições de vida, com a discussão dos problemas específicos das mulheres como sexualidade, 
contracepção, aborto, dupla jornada de trabalho e a discriminação econômica, social e política. Era 
como se fosse uma reação não-armada à repressão política.  A questão do “específico feminino” é 
colocada no clima de contestação geral. A ação política da mulher no período da ditadura militar se dá, 

portanto, em duas frentes – na luta contra a repressão e na luta contra as desigualdades entre homem 
e mulher, respeitando as diferenças existentes. A literatura, especialmente a produção acadêmica, 

acompanha as mudanças discutindo o tema feminismo, ainda hoje considerado marginal. 
 
No segundo semestre de 1975 é criado o Movimento Feminino pela Anistia, com o propósito de 
mobilizar a opinião pública contra as arbitrariedades do governo militar. Movimento importantíssimo 
que levou esposas, mães, filhas e companheiras a saírem às ruas para denunciar prisões, torturas, 
assassinatos e desaparecimentos dos atingidos pela repressão. As mulheres haviam mudado. Quatorze 
anos antes haviam saído às ruas para pedir a deposição de um governo popular e foram fundamentais 

na instalação do governo autoritário com a “Marcha da família com deus pela liberdade”. 
 

A história da repressão durante a ditadura militar e assim como a oposição a ela é uma história 
masculina, basta que olhemos a literatura existente sobre o período. As relações de gênero estão aí 

excluídas, apesar de sabermos que tantas mulheres, juntamente com os homens, lutaram pela 
redemocratização do país, engajando-se nas diversas organizações clandestinas existentes no país 

durante a ditadura militar. 
 
Na história do regime militar brasileiro, como em todos os projetos políticos autoritários, a construção 

de sujeitos ocorre de forma unitária e não diversificada. A sociedade é dividida em dois blocos 
antagônicos: situação e oposição, igualando-se os sujeitos.  A esquerda tradicional repete a mesma 

fórmula: ou se é sujeito burguês ou proletário.  As diversidades são entendidas como divisionistas da 
luta principal.  Estes dois discursos constroem sujeitos políticos únicos, desconsiderando a presença 

feminina  e enquadrando-a em categorias que a desqualificam. Nesta medida, institui-se a 
invisibilidade da mulher como sujeito político. 

 
 
 
 
 



 

 64 

Quando realizei meu trabalho de pesquisa sobre a construção do sujeito político “mulher subversiva”, 

senti  dificuldade em encontrar estas mulheres para trazê-las à visibilidade.45 Recorri aos Arquivos da 
repressão, documentos do DOPS - Departamento do Serviço de ordem Política e Social do Rio Grande 

do Sul e do SOPS - Serviço de Ordem Política e Social, mas pela  fragilidade da documentação fui 
obrigada a recorrer ao recurso metodológico utilizado para recuperar sujeitos escondidos pela história 

tradicional - a história oral. A revanche das mulheres como diz Michelle Perrot. De imediato constato 
que a mulher, militante política é encarada como um ser “desviante”, não uma mulher idea l e 
desejável. Esta estava no espaço a ela destinado, o santuário do lar, cuidando do marido e dos filhos.  
  
A mulher militante política nos partidos de oposição à ditadura militar cometia dois pecados aos olhos 
da repressão: de se insurgir contra a política golpista, fazendo-lhe oposição e de desconsiderar o lugar 
destinado à mulher, rompendo os padrões sociais estabelecidos para os dois sexos. Que mulher é esta, 
invasora de um campo que não é seu? A maneira mais simplista de responder esta questão, é de que 
não se trata de uma mulher;  a militante política é um desvio de mulher.  A perplexidade dá lugar a 
uma caracterização necessária para enquadrar esta mulher em uma categoria, já que ela não faz parte 

do modelo histórico feminino que povoa os sonhos e o imaginário masculino. 
 

A primeira medida que a polícia da repressão utiliza para tentar desqualificar a militante política é 
desmerecê-la em sua vontade própria, como um ser pensante que toma atitudes políticas. O passo 
seguinte, é acusá-la de viver na promiscuidade. Se estão neste espaço, público/político, certamente 
estão à procura de homens ou são homossexuais, portanto, a maneira mais simplista de conceituar 
esta mulher é desmerecê-la, unindo dois conceitos que são socialmente desabonatórios ao feminino: 
comunista e  prostituta. A repressão caracteriza a mulher militante como PUTA COMUNISTA. Ambas 
categorias desviantes dos padrões estabelecidos pela sociedade. 

 
Em todas as ditaduras, nesta mais do que nunca, o corpo é alvo do poder. Segundo Foucault,o poder 

de punir funciona numa ocupação meticulosa do corpo e do tempo do culpado, no enquadramento de 
seus gestos e de suas condutas (Cf. FOUCAULT, 1991).  O corpo torturado é a maior demonstração de 

poder e crueldade sobre o ser humano, desrespeitando os limites dos direitos humanos. O corpo da 
mulher humilhada, machucada, torturada durante a ditadura militar no Brasil, ainda é um tema a ser 

estudado pelas historiadoras e historiadores. A ameaça de violentar as mulheres, suas filhas, é uma 
constante. São recordações dramáticas de mulheres torturadas e violentadas. Muitas ainda hoje não 
conseguem falar, pelas marcas em seu corpo e na alma. 

 
Qual o limite entre o gozo e a tortura? Uma militante conta que um famoso torturador do Rio Grande 

do Sul, Pedro Seelig, depois de um interrogatório, urinou sobre a presa, urinou sobre ela, para mostrar 
que ela e seu corpo não eram nada (Cf. COLLING, 1997).  Foram várias formas de tortura aplicadas 

sobre a mulher: ameaça de tortura física, de estupro, de prisão e tortura de familiares. A humilhação 
e a tortura física com uma técnica utilizada: a nudez e a vendagem dos olhos.   Conta uma militante:   

 
 

 
45 Em meu livro A resistência da mulher á ditadura militar no Brasil, entrevistei mulheres presas pela policia da repressão durante a 

ditadura militar. 



 

 65 

“uma das primeiras coisas que eles fazem é te encapuzar. Depois tiram toda a roupa. Tu está 

encapuzada, pelada, rodeada por homens em silêncio, que fazem pequenos ruídos para demonstrar 
sua presença. Tu terminas numa posição fetal, porque quer se tapar, não tem como se tapar, tu não 

sabes o que eles estão olhando, daí tu vai te encolhendo, te encolhendo, vira um feto.” (COLLING, 1997, 
p.82) 

 
Os militares ao tratar a mulher política, de imediato tentam a sua desqualificação como sujeito 
autônomo. Sua caracterização dá-se como apêndice dos homens, incapaz de decisão política. Para a 
repressão, a mulher não tem capacidade de decidir pela sua entrada no mundo político; quando ela ali 
aparece é porque foi colocada por um homem. A sua filiação a partidos de esquerda não assume 
importância política; é necessário sempre identificar quem é seu marido, seu pai ou seu amante. A 
única mulher que é respeitada com decisão própria, segundo os arquivos da repressão, é a religiosa. 
Ela não possui companheiro, marido e têm atrás de si, protegendo-lhe, um poder  maior -  a Igreja.  
Torna-se elemento perigoso, independente de partidos políticos.  A religiosa, pela sua condição 
celibatária, não entra na convenção do casamento e dos lugares destinados ao casal dentro dele e, 

assim, sua influência junto à população é maior. 
 

“Para os militares e torturadores, tu vinhas para a política como apêndice, porque tu tinha um marido, 
um namorado, ou tu vinhas para transar com todo mundo ou para conquistar alguém. Ou ainda,  
porque tu não eras bem mulher, era machorra, sapatona, homossexual. Segundo eles, ou é prostituta 
ou mulher macho para se meter nestas atividades. Dois desvios do feminino.”(COLLING, 1997, p. 84)  
 
Por outro lado, as próprias mulheres militantes assumem a dominação masculina, tentando camuflar 
a sua sexualidade numa categoria sem sexo - a militante política. Como espaço fundamentalmente 

masculino, impunha-se às mulheres a negação de sua sexualidade como condição para a conquista de 
um lugar de igualdade ao lado dos homens. As relações de gênero diluíam-se na luta política mais geral. 

O desmerecimento feminino, atribuindo-se pouca importância, assumindo o discurso masculino de 
que o lugar do poder, no mundo político é reservado aos homens, aparece constantemente nas falas 

femininas. Julgavam-se sem importância para serem presas juntamente com os homens.  
 

Não somente homens, mas também mulheres esqueciam que a luta pela igualdade passa pelo 
reconhecimento das diferenças. Os partidos de esquerda, onde militavam estas mulheres, não tinham 
a preocupação em analisar e resolver as intrincadas relações de poder entre os gêneros, presentes 

também dentro das organizações.  As próprias mulheres não tinham uma clara compreensão de como 
deveriam se constituir como sujeitos políticos. Um exemplo evidente da compreensão equivocada das 

relações de gênero transparecia na relação com outras mulheres. Diz um das entrevistadas: "a direita, 
as alienadas e nós, as deusas". As militantes  - as "deusas" - tinham a política como preocupação. Não 

entendiam como estas outras mulheres conseguiam viver, passar pela vida sem atuação política.  
 

Ao ouvir os depoimentos de participantes nos grupos de oposição à ditadura, revela-se que a família 
também se mostrava desgostosa pela opção de suas filhas. Gostariam que elas permanecessem nos 
papéis sociais destinados à mulher - o casamento, segundo ela, único passaporte para a felicidade 
feminina. Apesar disso, a participação das mães na luta contra a repressão tem se constituído em um 
fato político extremamente importante.  



 

 66 

Apesar das diferenças entre as mães argentinas, signo dos direitos humanos, no Brasil há inúmeros 

exemplos da coragem e determinação das mães na libertação de seus filhos e filhas  prisioneiros. Na 
defesa da vida de sua prole, as mães tornam-se militantes aguerridas que desconhecem limites. Por 

isso, eram temidas pela repressão. A diferença das mães argentinas e brasileiras é que lá uniram-se em 
torno da busca de filhos e netos desaparecidos e pela redemocratização  nacional, no Brasil os motivos 

da luta eram semelhantes, mas  eram lutas isoladas. 
 
Nos acostumamos a relacionar a luta pela democratização política do país, pela liberdade do país, com 
a luta igualitária entre os sexos. Mas vamos nos dar conta que a questão de gênero perpassa a questão 
social e a questão política. Não é por ser de esquerda, preocupado com os destinos gerais do país que 
o militante político nas décadas de 60 e 70, terá uma percepção de igualdade entre os sexos. Ele 
também defende que o comando político deve ser dos homens. A esquerda não propiciava o debate 
sobre as relações feminino/masculino, sobre as questões femininas porque, segundo ela, havia uma 
contradição maior a ser resolvida: a oposição entre a burguesia e o proletariado. Isto reforçava o poder 
dos homens nas organizações de esquerda.  

 
Conclusão 

 
         A ditadura militar ainda está a doer nas entranhas históricas brasileiras. Por não ter sido revisitada 
por uma crítica nacional, ela continua a assombrar a todos nós. Personagens influentes daquele 
período continuam detendo poder em nossa política atual. A anistia ampla e irrestrita anistiou a todos 
– torturados e torturadores. 
 
As relações de gênero, a desigualdade entre os sexos, presente naquele período continuam alarmantes 

nos dias de hoje. Além da disparidade na política, a violência contra a mulher coloca  a nu o poder de 
uns sobre outras. 

 
Durante  a ditadura militar brasileira, a mulher militante não era apenas uma opositora ao regime 

militar; era também uma presença que subvertia os valores estabelecidos, que não atribuíam à mulher 
espaço para a participação política. Como esta questão está presente na sociedade e nas próprias 

organizações de esquerda, pode-se concluir que as relações de gênero têm uma dimensão que 
perpassa todas as instâncias e instituições sociais. 
 

Foram tempos difíceis aqueles da ditadura militar. Especialmente para as mulheres que tinham que 
lutar contra o inimigo externo – os militares -, e com o interno – as organizações de esquerda, que 

olhavam para aquele movimento “com a impaciência de quem é interrompido em meio a uma 
atividade séria pela visão inoportuna de um ato obsceno”. (Ventura, 1988, p. 36.) A luta pela causa 

específica da mulher era considerada inoportuna, inconveniente e divisionista.   
 

Se a história política é uma coisa de homens, a história da ditadura militar no Brasil é a radicalização 
da invisibilidade do feminino. A mulher militante política, engajada em partidos políticos de oposição 
à ditadura, não era encarada como sujeito histórico, sendo excluída do jogo do poder. Apesar de tantas 
mulheres, juntamente com os homens, lutarem pela redemocratização do país, foram excluídas dos 
relatos históricos e das documentações   sobre o período. 



 

 67 

Referências 

 
ARNS, Dom Paulo Evaristo (prefaciador). Brasil nunca mais. Um relato para a história. Petrópolis: 

Vozes, 1985. 
COLLING, Ana Maria, A resistência da mulher à Ditadura Militar no Brasil. Rio de Janeiro: Rosa dos 

Tempos, 1997. 
 
______. As mulheres e a dictadura militar no Brasil. In: Historia, Genero y Politica em los ‘70. Buenos 

Aires: Feminaria Editora, 2005, p.89-101. 
______. “A ditadura militar e o corpo feminino”. In:  Faces e interfaces da violência de gênero. Goiânia: 

Editora UFG, 2017, p. 81-98. 
______. “50 anos da ditadura militar no Brasil: questões feministas e de gênero”. In: Revista Opsis. 

Goiânia: Editora UFG, 2015. P. 370-383. 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir. A história da violência nas prisões,  Petrópolis, Vozes, 1991. 
FERREIRA, Elizabeth Xavier. Mulheres, militância e memória.  Rio de Janeiro: Editora Fundação Getúlio 

Vargas, 1996.  
OBERTI, Alejandra. “Violencia política, identidad y gênero em la militância de los ’70”. In: Historia, 

Genero y Politica em los ‘70. Buenos Aires: Feminaria Editora, 2005, pp. 260-276. 
PERROT, Michelle. Mulheres Públicas. São Paulo: Unesp, 1998. 
______. As mulheres e os silêncios da história. Bauru/SP: Edusc, 2015. 
_____. “Práticas da Memória  Feminina” .In: Bresciani, Maria Stella Martins (org.). A Mulher no 

Espaço Público, São Paulo, Marco Zero, 1989. 
SAPRIZA, Graziela. “Memorias del cuerpo”. In: Historia, Genero y Politica em los ‘70. Buenos Aires: 

Feminaria Editora, 2005, pp. 39-60.  

STEPAN, Alfred.  Os militares na política: as mudanças de padrões na vida brasileira. (Trad. Ítalo Tronca). 
Rio de Janeiro: Artenova, 1975. 

VENTURA, Zuenir. 1968. O ano que não terminou. Rio de janeiro: Nova Fronteira, 1988.  
 

 
 

 
 
 

 
 

 
  

 
      

 
 



 

 68 

Mulheres Kaiowá e Guarani em luta pelo bem viver de corpos-territórios46 
Kaiowá and Guarani women Fighting for the well-being of bodies-territories 
 

 
Catia Paranhos Martins 

Faculdade de Ciências Humanas  
Universidade Federal da Grande Dourados, MS, Brasil 

catiamartins@ufgd.edu.br 

https://orcid.org/0000-0003-4905-5865 
 

Claudia Regina Nichnig 
Centro de Ciências Humanas e da Educação 

Colegiado de História, Mestrado em História Pública 
Universidade Estadual do Paraná, PR, Brasil 

claudia.nichnig@unespar.edu.br 
 https://orcid.org/0000-0002-9689-8112 

 
Paula  Faustino Sampaio 

Faculdade de Ciências Humanas  
Universidade Federal da Grande Dourados, MS, Brasil 

paulasampaio@ufgd.edu.br 
 https://orcid.org/0000 0002 3993 5060 

 
 

Resumo 

O artigo discutiu as lutas protagonizadas pelas mulheres Kaiowá e Guarani contra as violências e 
violações de direitos humanos, em especial na Audiência Pública Violência obstétrica: mulheres 
indígenas e negras por um parto humanizado e a Kuñangue Aty Guasu – Grande assembleia das 
Mulheres Kaiowá e Guarani, na região de Dourados – Mato Grosso do Sul. Numa proposta 

interdisciplinar foram tecidas considerações a partir do diálogo entre as narrativas das mulheres 
Kaiowá e Guarani, os estudos de gênero, feministas e sobre saúde coletiva. Mulheres Kaiowá e Guarani 

fazem de seus corpos território de luta contra as violências coloniais na construção do bem viver (teko 
porã) e exigem o cumprimento de direitos e garantias fundamentais previstos na Constituição do Brasil 

de 1988 aos povos indígenas. 
 

Palavras-chave: Direitos Humanos; Saúde; Violências de Gênero; Mulheres indígenas; Violência 
Obstétrica.   

  
 
 

 
46 Uma versão ampliada do material foi publicada por Nichnig, C., Sampaio, P. F., & Martins, C. P. (2024). “A 
gente nem sabe quando não é violência”: as lutas das mulheres Kaiowá e Guarani pelo bem viver. Revista 
Feminismos, 12(1). https://doi.org/10.9771/rf .12.1.59963 

https://orcid.org/0000-0003-4905-5865


 

 69 

Introdução  

 
Neste texto, teceremos considerações sobre as lutas das mulheres Kaiowá e Guarani da região 

de Dourados - Mato Grosso do Sul (MS) para refletirmos sobre os enfrentamentos dessas mulheres às 
violências e violações de direitos humanos. Na qualidade de pesquisadoras não indígenas, ousamos 

sonhar junto com elas com o fortalecimento da rede de cuidados na perspectiva intercultural e com o 
bem viver, o teko porã.  
 
Tendo em vista a resistência dos povos indígenas ao colonialismo, partimos de ações protagonizadas 
por mulheres Kaiowá e Guarani, nas quais participamos na condição de apoiadoras, termo usualmente 
utilizado para denominar pessoas que trabalham alinhadas com os movimentos indígenas de luta por 
direitos. Destacamos a Audiência Pública Violência obstétrica: mulheres indígenas e negras por um 
parto humanizado, realizada em 2019, e as reuniões da Kuñangue Aty Guasu, Grande Assembleia das 
Mulheres Kaiowá e Guarani, que exigem o cumprimento de direitos e garantias fundamentais previstos 
na Constituição do Brasil de 1988.  

 
Os processos de territorialização dos povos Kaiowá e Guarani em Mato Grosso do Sul foram estudados 

por Brand (1997), Cavalcante (2013), Chamorro (2015), Pereira (2016), dentre outros, e apresentam 
interpretações sobre o emprego do termo tekoha pelos Kaiowá e Guarani. Nos apoiamos no sentido 
etimológico de tekoha apresentada por Aline C. Lutti Crespe (2015, p. 25): “Teko significa modo de ser 
e ha é um indicativo de lugar.” Deste modo, o termo reporta “a um lugar onde se viveu, se vive ou se 
pode viver o teko, o modo de ser kaiowá. Este modo de ser não pode ser de qualquer jeito; muito pelo 
contrário, o modo de ser que os Kaiowá e os Guarani se referem é o bom modo de ser (modo reto, 
certo), chamado de teko porã.” 

 
Numa proposta interdisciplinar são tecidas considerações a partir do diálogo entre as narrativas das 

mulheres Kaiowá e Guarani e os estudos de gênero, feministas e sobre saúde. Compomos a nossa 
proposta com a análise dos documentos produzidos pelas próprias Kaiowá e Guarani e com o registro 

de suas narrativas em diário de campo, que serão apresentadas entre aspas e em itálico.  
 

A defesa radical da vida 
 
Para compreensão das sujeições dos corpos das mulheres nos últimos séculos, partimos das 

contribuições foucaultianas sobre a história da medicina que se configura como estratégia biopolítica 
no governo da vida. No projeto da sociedade capitalista e do Estado Moderno, o saber/poder da 

medicina transformou os eventos fisiológicos em doenças, uma poderosa fonte sexista, cuja norma 
funciona para regulação e controle do que foi construído como a “essência” do corpo feminino. (Vieira, 

2002). 
 

Quando olhamos para o adoecimento das mulheres brasileiras em geral, as principais causas de morte 
são câncer, doenças cardiovasculares e causas externas, evidenciando o feminicídio ainda 
subnotificado (Elizabeth FLEURY-TEIXEIRA, 2015). Mas ao prestarmos atenção às políticas de saúde, a 
vida das mulheres é medicalizada para a concepção, parto e contracepção.  
 



 

 70 

Ao fazermos o recorte para o parto e nascimento, temos um complexo e perverso cenário marcado 

pela oferta de assistência que desconsidera as evidências científicas, com excesso de intervenções nos 
corpos das mulheres e recém-nascidos (Maria do Carmo LEAL et al., 2017; Ministério da Saúde BRASIL, 

2014a; Simone Grilo DINIZ, 2009a) e com uma das mais altas taxas de cesáreas do mundo (Malaquias 
BATISTA FILHO; Anete RISSIN, 2018). Segundo Lansky et al. (2019), “o excesso de intervenções no parto 

no Brasil tem sido reportado como violência obstétrica e contribui para os índices elevados de 
morbimortalidade materna e neonatal” (LANSKY et al., 2019, p. 2811). 
 
Para diminuir a mortalidade materna e infantil, é necessário enfrentar o “paradoxo perinatal 
brasileiro”, ou seja, os avanços tecnológicos em saúde e no acesso aos serviços não correspondem a 
melhores resultados para mulheres e bebês. “Nos últimos 20 anos, houve uma melhoria nos 
indicadores da saúde materna no Brasil, assim como grande ampliação do acesso aos serviços de 
saúde. Paradoxalmente, não há evidências de melhoria na mortalidade materna.” (Simone Grilo DINIZ, 
2009, p. 313). 
 

As mulheres, quando ouvidas, denunciam que “[...] uma em cada quatro [...] brasileiras que deram à 
luz em hospitais públicos ou privados relatam algum tipo de agressão durante o parto” (FUNDAÇÃO 

PERSEU ABRAMO, 2010). Quando o recorte é por raça/cor, a pesquisa esclarece que as informações 
sobre as mulheres indígenas são insuficientes, mas sugere que o resultado seja considerado como uma 
tendência. 
 
As violências obstétricas, temática antiga e já denunciada a partir do uso de outros termos (DINIZ et 
al., 2016), vão desde a não garantia da assistência adequada no momento oportuno até os excessos 
de intervenção no corpo de mulheres sem o respaldo na literatura científica. Somamos, ainda, os 

comentários depreciativos como exemplos emblemáticos: “Na hora de fazer, não doeu tanto assim...”; 
ou “Mais um filho?”. Tais práticas desrespeitam as orientações da Organização Mundial de Saúde 

(1996). 
 

O estudo de Maria do Carmo Leal e colaboradores (2017) teve como objetivo avaliar, a partir do 
inquérito nacional “Nascer no Brasil”, as iniquidades na atenção pré-natal e parto com foco na 

dimensão raça/cor. Destacamos que, “apesar da centralidade da questão da saúde da mulher e da  
criança nas políticas de saúde no Brasil, até o momento foram conduzidas poucas pesquisas voltadas 
para a análise das influências da raça/cor no tocante à experiência de gestação e parto” (Maria do 

Carmo LEAL et al., 2017, p. 02). 
 

Sobre as mulheres negras e pardas em comparação às brancas, Leal et al. (2017) afirmam que a 
assistência ofertada é de péssima qualidade e com maior risco de terem um pré-natal inadequado, 

falta de vinculação à maternidade, ausência de acompanhante e peregrinação para o parto. Além disso, 
mulheres negras “receberam menos orientação durante o pré-natal sobre o início do trabalho de parto 

e sobre possíveis complicações na gravidez [e ainda] receberam menos anestesia local quando a 
episiotomia foi realizada” (LEAL et al., 2017, p. 05). 
 
Nesse cenário de violência, ressaltamos a invisibilidade quando o nosso interesse são as mulheres 
indígenas já que “não foram incluídas na presente análise devido ao número extremamente pequeno 



 

 71 

de mulheres nessas categorias de raça/cor” (LEAL et al., 2017, p. 3), embora “reconhecidamente em 

situação de vulnerabilidade em termos de condições de saúde e de situação socioeconômica” (LEAL et 
al., 2017, p. 13). 

 
Os entrelaçamentos das iniquidades em saúde compostas pelas desigualdades de renda, raça/cor, 

gênero, bem como as supostas justificativas técnicas e rotinas naturalizadas fazem profissionais 
cometerem atrocidades em nome da assistência à saúde. Mulheres e seus corpos continuam 
objetificados pelas inúmeras relações de saber/poder. E, fazendo coro com as provocações de 
feminismo negro, ressaltamos que o saber médico continua, de forma majoritária, restrito aos sujeitos 
de pele branca (BIANCARELLI, 2016). 
 
Como evento fisiológico, a assistência ao parto e nascimento deve centrar-se no protagonismo das 
mulheres, da fisiologia e nas boas práticas (OMS, 1996). Entretanto, pontuamos que é fundamental 
entender o evento em seus aspectos de cunho social, familiar e étnico-cultural, tal como as mulheres 
e comunidades Kaiowá e Guarani nos ensinam. Eis aqui um dos muitos desafios, já que os olhos dos 

colonizadores nada ou pouco enxerguem dos mundos que há para além de um corpo biológico 
esquadrinhado pela racionalidade moderna.  

 
Destacamos as inúmeras especificidades em relação às Kaiowá e Guarani, tais como: desafios no acesso 
aos serviços de saúde; início da vida sexual, considerada como prematura aos olhos de profissionais; 
restrições alimentares na gestação e puerpério; necessidade de proteção espiritual; e importância das 
mulheres mais velhas com os seus conhecimentos, ervas e cantos/rezas. 
 
Em Dourados, os partos já são hospitalares desde o final dos anos de 1980, aspecto que merece ser 

desnaturalizado. Em diálogos com as mulheres Kaiowá e Guarani, elas nos contam que se sentem 
acuadas pelas rotinas e silenciadas por todo aparato hospitalar, com os excessos de intervenções e 

modos assépticos de fazer saúde. Dentre os inúmeros questionamentos, destacamos: como manter os 
cantos e as rezas Kaiowá e Guarani quando impera o silêncio branco da biomedicina?  

 
Tal como Carmem Simone Grilo Diniz e Alessandra S. Chacham (2006) clamam, “é chegado o momento 

de reconhecer as práticas dolorosas, perniciosas e não científicas adotadas nas maternidades como 
problemas de saúde pública e direitos humanos” (DINIZ; CHACHAM 2006, p. 84). Em continuidade, 
ressaltamos a necessidade de ter chegado o momento de respeitar os aspectos étnicos, como direitos 

humanos, aqui em especial da cosmologia Kaiowá e Guarani. 
 

Denúncias e Audiências Públicas 
 

A partir da Constituição Federal de 1988, foram intensificados os mecanismos de participação 
popular, sendo que a audiência pública foi um dos instrumentos utilizados para que as decisões 

políticas ou legais sejam cercadas de legitimidade e transparência (SOARES, 2002).  
 
Em consonância com os movimentos nacionais, em 2015, o Ministério Público Estadual em Dourados 
organizou uma audiência para discutir o parto humanizado e fornecer subsídios aos procedimentos 
instaurados sobre os casos de violências obstétricas.  



 

 72 

Já em 2019, o Ministério Público Federal convidou para o diálogo os movimentos sociais de mulheres 

indígenas e negras, bem como pesquisadoras, trabalhadores da rede SUS e órgãos indigenistas. As 
situações de violência obstétrica contra gestantes indígenas e negras foram amplamente descritas 

pelas participantes e, ao mesmo tempo, denunciavam a invisibilidade das ocorrências.  
 

 A Audiência Pública “Violência obstétrica: mulheres indígenas e negras por um parto humanizado”, 
realizada em 2019, reuniu representantes da Fundação Nacional do Índio (FUNAI), da Secretaria 
Especial de Saúde Indígena (SESAI) e demais representantes da rede SUS, da Universidade Federal da 
Grande Dourados (UFGD) e Estadual de Mato Grosso do Sul (UEMS) e do Conselho Indigenista 
Missionário (CIMI), da Sociedade de Ginecologia e Obstetrícia e do Conselho Estadual de Medicina e 
Enfermagem, do Coletivo de Mulheres Negras de MS (CM Negras) e da Grande Assembleia das 
Mulheres Kaiowá e Guarani – Kuñangue Aty Guasu, além de conselheiros de saúde e vereadores de 
Dourados e região e membros da sociedade civil organizada. 
 
A articulação das mulheres Kaiowá e Guarani foi destacada pela participação da Grande Assembleia 

das Mulheres Kaiowá e Guarani – Kuñangue Aty Guasu. Embora o movimento das mulheres negras 
seja mais antigo e com mais coletivos organizados pelo Brasil, nessa ocasião foram os coletivos de 

mulheres indígenas que conseguiram se organizar e trouxeram um número maior de mulheres para 
debaterem as questões sobre as violências. 
 
Foi um dia emocionante e de trabalho intenso, marcado por muitas trocas afetivas e indignação 
coletiva. A acessibilidade da audiência foi garantida com a tradução simultânea de toda a discussão no 
português e no guarani. Tal estratégia promoveu a escuta de mulheres indígenas que ainda são tão 
silenciadas, em diferentes tempos e espaços. Ressaltamos a importância das pesquisadoras e demais 

participantes não indígenas, ou karai, estarem no lugar de escuta e não de fala. Sabemos que as Kaiowá 
e Guarani, bem como as mulheres negras, foram e são silenciadas e subalternizadas pela racionalidade 

branca. “Diferentemente da colonização, a colonialidade do gênero ainda está conosco; é o que 
permanece na intersecção de gênero/classe/raça como construtos centrais do sistema de poder 

capitalista mundial” (María LUGONES, 2014, p. 939). 
 

Propondo formas de resistência à dominação colonial, ocupando o lugar de escuta, buscamos 
compreender a relação entre saberes médicos e tradicionais. Os saberes sobre os corpos das mulheres 
Kaiowá e Guarani são desqualificados, pois como nos alerta Graciela Chamorro (2008) a imposição de 

uma cultura ocidental submeteu a um não lugar a palavra indígena. Neste contexto, as denúncias das 
violências feitas durante a audiência revelam também a negação pela cultura ocidental dos saberes 

das mulheres sobre o corpo e a vida. Conquanto, as Kaiowá e Guarani entrelaçam saberes sobre 
corpos-territórios, luta e resistência. 

 
Quando uma mulher indígena chega à frente das outras e de autoridades e representantes do poder 

público e denuncia a situação de violência a que são submetidas nos serviços de saúde, mas não 
somente, estamos diante de uma inversão. É o desejo dessa mulher de que seu próprio corpo, e das 
demais mulheres, seja respeitado, como território, bem como quando clamavam por respeito aos 
saberes de cuidados tradicionais. 



 

 73 

Das falas contundentes de participantes, citamos denúncias de ausência de métodos (farmacológicos 

ou não) para o alívio da dor e outras violências sofridas durante o trabalho de parto nos hospitais, 
quando ouvem comentários, tais como: “as indígenas estão acostumadas a parir de cócoras e não 

sentem dor”, “elas não precisam de medicação” e “faz direito a força, seu filho vai nascer por baixo e 
não por cima”. 

 
A colonialidade do saber impôs o saber médico em detrimento dos saberes tradicionais. Enfrentando 
a colonialidade, as Nandesy explicaram, em guarani, sobre os cuidados, demonstrando a importância 
da reza na construção do corpo, antes, durante e depois do parto. O “medo do hospital, dos médicos e 
enfermeiras” foi ressaltado por elas. Já que “a gente nem sabe quando não é violência”, “não somos 
informadas de nada”. E quando voltam para a aldeia, “o corpo está mutilado” com o “corte por baixo 
ou por cima”. 
 
Destacaram a importância da colheita das ervas para as massagens na gestante, embora haja muita 
dificuldade já que áreas destinadas às populações indígenas estão cada vez mais restritas. O 

confinamento em pequenas áreas, como a Reserva Indígena de Dourados, criada no começo do século 
XX, como mostram Mota e Cavalcante (2019), faz com que as parteiras precisem “buscar as ervas longe 

de casa”, como nos contaram.  
 
Em seus depoimentos, as mulheres Kaiowá e Guarani mostram os sentidos e significados da presença 
das rezadeiras (Nandesy) e das parteiras (Jari) acompanharem as mulheres desde a gravidez, durante o 
trabalho de parto e após o nascimento da criança. Para Lauriene Seraguza (2013, p. 123), “a relação 
das mulheres kaiowá e guarani com a criação e a transformação da corporalidade sugere a mulher 
como representante próxima da alteridade...”. 

 
As Kaiowá e Guarani denunciaram o impedimento que sofrem as Nandesys por parte dos profissionais 

da saúde. Os serviços impedem a realização dos rituais, quando as Nandesys não são parentes próximas 
das parturientes. Ressaltamos que a família extensa, a parentela Kaiowá e Guarani, também é 

invisibilizada. Deste modo, a audiência pública foi espaço político onde estas mulheres evidenciaram 
seus conhecimentos, denunciando o saber e poder médico e estatal. 

 
À exceção da prática médica monopolizadora e dominadora do corpo da parturiente Kaiowá e Guarani, 
estão as práticas que podem ser nomeadas como intermedicalidade e interculturalidade. São práticas 

que relacionam saberes biomédicos e conhecimentos tradicionais nos cuidados à saúde “de maneira a 
valorizar os cuidados tradicionais, em relação aos procedimentos advindos da biomedicina; que não os 

nega ou os exclui” (Mariana Pereira da SILVA, 2013, p. 92). 
 

Considerando a relação interculturalidade, colonialidade do poder e diferença colonial, Catherine 
Walsh (2007, p. 9; 17) propõe a interculturalidade crítica, elemento fundamental no projeto político 

do movimento indígena para “transgredir as fronteiras do que é hegemônico, interior e subalternizado” 
no processo de construção de um espaço que incorpora e negocia os conhecimentos indígenas e os 
ocidentais. Neste sentido, as Kaiowá e Guarani defendem práticas de cuidado protagonizadas pelas 
mulheres mais velhas, que não excluem o saber médico, mas o denunciam como prática colonial, 
transgredindo a fronteira entre os saberes tradicionais e o saber médico. 



 

 74 

 

As mulheres Kaiowá e Guarani insistiram em (re)afirmar que as boas práticas no parto e no nascimento 
dizem respeito ao acompanhamento das parteiras e rezadoras, ressaltando como a medicina dos 

brancos ou dos karaí é sempre invasiva. Há uma latente ideia de que “é preciso descolonizar o discurso 
institucional quando se trata de mulheres indígenas e negras. Os desafios para o enfrentamento da 

violência e do racismo institucional precisam ser discutidos” (BRASIL, 2019b). 
 
Desta forma, as discussões promovidas na audiência foram em consonância com o respeito aos 
princípios da Dignidade à Pessoa Humana, da Igualdade, o Direito à Saúde e à Vida das Mulheres, 
previstos na Constituição Federal, princípios estes que se constituem como a legitimação dos direitos 
humanos na legislação brasileira. Assim, buscou-se colocar em prática a interculturalidade crítica como 
um instrumento de diálogo que reconhece os saberes e os direitos dos povos indígenas, considerando 
centralmente o processo de subalternização a que foram submetidos pelo colonialismo interno 
(WALSH, 2007; 2009; CAVALCANTE, 2017). 
 

Enquanto as mulheres indígenas não tiveram respeitados seus conhecimentos tradicionais continuarão 
invadidas pelos procedimentos médicos. Partindo de uma perspectiva intercultural crítica,  apostamos 

na criação de espaços de dialogicidade com o auxílio do pensamento crítico, em que a 
interculturalidade está ligada a um projeto social, cultural, educacional, político, ético e epistêmico em 
direção à descolonização e à transformação. 
 
A análise da problemática através dessa perspectiva pode produzir um espaço epistemológico que traz 
ao debate os conhecimentos considerados subalternizados de forma crítica, reconhecendo os saberes 
Kaiowá e Guarani. Assim, mulheres denunciam as violências que sofrem em seus corpos-territórios, 

bem como lutam e sonham com o bem viver, com a vida boa, tal como fazem nas reuniões da Kunãngue 
Aty Guasu que abordaremos a seguir. 

 
As reivindicações das Mulheres Kaiowá e Guarani na Kunãngue Aty Guasu 

 
O acirramento das disputas pela terra em Mato Grosso do Sul produziu inúmeras violências e 

também a organização dos movimentos indígenas. É do final da década de 1970 que lideranças Kaiowá 
e Guarani se reúnem nas Aty Guasu, a Grande Assembleia. Desde 2006 as mulheres passam a organizar 
as próprias reuniões que num primeiro momento foram denominadas de Aty Kunã Guasu e depois de 

Kuñangue Aty Guasu (Priscila de Santana ANZOATEGUI, 2017). 
 

Desde a demarcação das terras tradicionais ao acesso com qualidade à saúde e o fim das violências são 
reivindicações das próprias Kaiowá e Guarani em seus espaços políticos de discussões. Outras 

exigências são pela garantia do intérprete nos serviços do SUS, por cuidados ofertados a partir da 
cosmologia e pela “saúde diferenciada”, como propõe a Política Nacional de Atenção à Saúde dos 

Povos Indígenas desde 2002.  
 
Reunidas na VII Kuñangue Aty Guasu, Grande Assembleia das Mulheres Kaiowá e Guarani , realizada 
em setembro de 2019, Tekoha Yvy Katu Potrerito, Japorã – MS, denunciaram que: 
 



 

 75 

Atualmente a medicina do não indígena avança sobre o corpo da mulher 

indígena, o espaço estranho do hospital assusta, as violências obstétricas 
continuam quando vidas dão vidas a vidas. A medicina do não indígena tem 

uma concepção diferente do nosso olhar Guarani e Kaiowá, deixa as doenças 
adormecidas, não tem paciência em cuidar de um corpo indígena onde a pele 

é da cor da terra, a língua é diferente, os modos e costumes são diferentes. 
(DOCUMENTO FINAL VIII KUÑANGUE ATY GUASU, 2019, p. 05) 

 
Com o aprofundamento da economia de mercado, sujeitos vinculados a territórios são marcados como 
foco do biopoder, resultando, de acordo com Rita Laura Segato (2016, p. 68), em novo paradigma de 
territorialidade e de concepção de território. O impacto é acentuado na posição e no papel das 
mulheres, dada sua relação ancestral com o território. O corpo da mulher é, nas palavras de Segato 
(2016, p. 69), “bastidor o tableta sobre el cual los signos de adhesión son inscritos” . 
 
Na V Kunãngue Aty Guasu, realizada em setembro de 2017, no Tekoha Kurusu Ambá, entre os 

municípios de Coronel Sapucaia e Amambai – MS, Élida Oliveira deu seu depoimento emocionante. Em 
2015, ela teve seu filho recém-nascido no Tekoha Ñu Vera retirado por agentes estatais (Tatiane KLEIN, 

2018). Meses depois, “foi acusada de não ser mãe do próprio filho porque ninguém a havia visto 
grávida na aldeia”. Apesar do teste de DNA provar o laço sanguíneo, Élida Oliveira não recuperou a 
guarda da criança, sob a alegação dos relatórios do Judiciário de que ela “não tinha condições de cuidar 
dele”. A medida protetiva concedida pela Justiça mantém a criança em situação de abrigamento 
(Fabiana CAMBRICOLI, 2018). 
 
Diante da situação nos últimos anos de aumento do número de crianças Kaiowá e Guarani retiradas de 

suas parentelas por ação do poder público, a antropóloga Silvana Jesus do Nascimento (2014) afirma 
tratar-se do processo de múltiplas violências. No entendimento da autora, os casos de desnutrição e 

de subnutrição infantil e os próprios conflitos internos decorrentes da situação de reserva iniciada no 
Mato Grosso do Sul no começo do século XX, impuseram alterações ao modo de viver, em especial no 

processo de socialização das crianças Kaiowá. 
 

É possível identificar nos processos judiciais de medida protetiva e de restituição do poder familiar 
informações sobre crianças indígenas em situação de racismo, conforme mostra Anzoategui (2018) 
com base no “Relatório Mapeamento qualificado de todos os casos de crianças e jovens indígenas em 

situação de acolhimento institucional e familiar da região de Dourados/MS” (FUNAI, 2017).  
 

Élida Oliveira e demais mulheres Kaiowá e Guarani denunciaram a ação do poder público de retirada 
de crianças dada à situação de vulnerabilidade. Na perspectiva de Adriana Fernandes Carajá  et al. 

(2019, p. 251) “a voz dessas mulheres indígenas é o grito de resistência que insiste, apesar das 
tentativas de controle social”. Trata-se também de ação denotativa da situação de extrema violência a 

que Kaiowá e Guarani estão submetidos. As violências contra as mulheres indígenas foram debatidas 
durante o VII Kunãngue, em 2019, no Tekoha Yvy Katu Potrerito, município de Japorã – MS, localizdo 
numa região de fronteira entre Brasil e Paraguai.  
 



 

 76 

Conforme vimos demonstrando, as mulheres Kaiowá e Guarani constroem formas de resistência às 

violências acometidas, seja por companheiros e familiares, mas, sobretudo, vítimas de uma violência 
de Estado. “El territorio, en otras palabras, está dado por los cuerpos” (SEGATO, 2016, p. 67). 

Compreendo que o colonialismo tem a violência como meio de dominação do corpo-território, é 
importante destacar que a violência colonial é uma realidade nos dias atuais, enfrentadas por mulheres 

indígenas que vivem nos meios urbanos e nas aldeias. 
 
Tânia Zimmerman, Lauriene Seraguza e Ana Viana (2015, p. 106), ao analisarem os boletins de 
ocorrência e os depoimentos de mulheres vítimas de violência doméstica das reservas Limão Verde e 
Amambai – MS, no período de 2007, quando teve início o registro destes casos na delegacia 
pesquisada, mostram: “Além do depoimento de mulheres vítimas de violência doméstica, levantamos 
63 casos dessa violência nos boletins de ocorrência, dos quais 14 se configuram em estupro, somando-
se a um atentado ao pudor. As demais ocorrências eram de violência doméstica, resultando em 5 
mortes de mulheres”. Em pesquisa que analisou boletins de ocorrência, em 2017 e 2018, registrados 
na Delegacia de Polícia Especializada ao Atendimento às Mulheres de Dourados, Sarah Machado 

apontou a ínfima quantidade de registros de mulheres indígenas, o que aponta para a dificuldade do 
acesso, diante das grandes distâncias, ausência de preparo para o atendimento de mulheres falantes 

da língua guarani, mas também questões como as resoluções de conflitos que não necessariamente 
buscam as iniciativas dos não indígenas (karaí), que levam a criminalização e o encarceramento 
(MACHADO, 2020b). 
 
Na VI Kuñangue Aty Guasu, realizada em julho de 2018, na Reserva Indígena de Amambai – MS, 
mulheres exigiram “intérpretes de nossa língua para o nosso atendimento em todos os hospitais, 
postos de saúde, dentro e fora de nossas aldeias no Mato Grosso do Sul. Não podemos ser atendidas 

por pessoas que não conhecem o nosso modo de ser e não conseguem comunicar conosco com 
dignidade” (VI KUÑANGUE ATY GUASU, 2018, p. 4). A questão da dificuldade de serem ouvidas e 

compreendidas, devido à incompreensão da língua guarani em espaços públicos, nos faz refletir sobre 
a dificuldade ou não de acesso destas mulheres às políticas públicas, como as referente a Lei Maria da 

Penha (NICHNIG,2024). As mulheres indígenas denunciam que a Lei Maria da Penha não abarca as 
diferenças dos povos indígenas, apontando as fragilidades da Lei e mostram que em função do racismo, 

não dispõem do dispositivo legal, embora sejam acometidas de violências, tal como denunciaram nas 
Kuñangue Aty Guasu. 
 

É possível perceber que as mulheres indígenas ainda são alijadas ao sistema Policial e de Justiça, diante 
da dificuldade de registro das ocorrências, no acesso às Delegacias de Polícia, devido às grandes 

distâncias das aldeias às cidades e em virtude da produção e da reprodução do racismo no 
funcionamento das instituições. 

 
Ainda que os movimentos feministas tenham denunciado as diversas formas de violência familiar e 

conjugal, como práticas comuns em todas as classes sociais, assinalando a ideia patriarcal subjacente 
das mulheres como propriedade dos homens a partir do casamento e das relações familiares (Claudia 
Regina NICHNIG, 2013). O conceito de violências de gênero, que se manifesta no espaço doméstico, 
implica “uma complexidade necessária para a prática das violências contra mulheres, ressaltando seu 



 

 77 

caráter estrutural implicado em redes de poder, e vivenciadas em diversos contextos” (MACHADO, 

2016, p. 12). 
 

A imagem da mulher indígena como fêmea com sexualidade excessiva, entregue aos desejos dos 
colonizadores, é recorrente na literatura fundacional do Brasil. Já a compreensão da relação entre 

mulher indígena e colonizador como assimétrica, de exploração e de violência, só recentemente vem 
sendo abordada em uma contranarrativa (LASMAR, 1999). Inicialmente, os estudos sobre violências 
contra as mulheres no Brasil não enfatizavam um recorte étnico. O que podemos dizer é que havia (ou 
ainda há em alguns espaços) uma completa invisibilidade dos modos indígenas de viver, como se estes 
fossem sujeitos do passado colonial e não integrassem a população brasileira.  
 
Para Lourdes Maria Bandeira (2019), violência de gênero é uma categoria analítica polissêmica, que 
favorece a compreensão das relações sociais. Partindo deste entendimento, é fundamental considerar 
na análise da violência de gênero a diferença colonial no sentido proposto por Walsh (2007), em 
diálogo com Segato (2016, p. 97), para quem “entender las formas de la violencia de género hoy es 

entender lo que atraviesa la sociedad como un todo”. Os casos de violência obstétrica, como uma das 
formas de violência de gênero, marcam as mulheres Kaiowá e Guarani e revelam a agudeza das 

relações sociais desiguais e do racismo subjacente. 
 
Assim, entendemos necessária a discussão da implementação da Lei Maria da Penha em todo o 
território nacional a partir de uma perspectiva dos estudos de gênero e feministas e da 
interculturalidade crítica. Esta perspectiva nos possibilita perceber outras facetas das violências que 
acometem as mulheres, incluindo aquelas exercidas por agentes do Estado, eivados por preconceitos 
racistas e higienistas e que sob o manto da cientificidade e neutralidade estão protegidos.  

 
Considerações finais 

 
Muitos são os aprendizados com as Kaiowá e Guarani, que resistem às violências do projeto colonial, 

ao nos colocarmos no lugar de apoiadoras e de escuta dos movimentos protagonizados por elas, tal 
como a audiência pública e as assembleias Kuñangue. Em que pese a situação de violência que marca 

a história dos povos indígenas, “os povos indígenas não estão no fim da história, senão no início de um 
futuro diferente” (Meliá, 2015, p. 17). Neste sentido, as Kaiowá e Guarani de Mato Grosso do Sul 
protagonizam a resistência com seus corpos-territórios. Respeito aos corpos e demarcação de terras 

são partes integrantes da luta pelo bem viver, da boa vida o teko porã.  
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 



 

 78 

Referências 

 
Anzoategui, P. (2018) Kuñangue Aty Guasu: A Grande Assembleia das Mulheres Guarani e 

Kaiowá.(2018) In: ENCONTRO DE HISTÓRIA DA ANPUH-MS, 14,  Dourados, MS. Anais. Dourados, 
MS: Universidade Federal da Grande Dourados. 

Anzoategui, P. (2017) Somos todas Guarani-Kaiowá: entre narrativas (d)e retomadas agenciadas por 
mulheres Guarani e Kaiowá sul-mato-grossenses. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia, Universidade Federal da Grande Dourados, 
Dourados, MS, Brasil. 

Bandeira, L. (2019) “Violência de gênero: a construção de um campo teórico e de investigação”. In: 
HOLLANDA, H. (Org.). Pensamento feminista brasileiro: formação e contexto. Rio de Janeiro: 
Bazar do Tempo, p. 293-313. 

Batista filho, M., Rissin, A. (2018) “A OMS e a epidemia de cesarianas”. Revista Brasileira de Saúde 
Materno Infantil, v. 18, n. 1, p. 3-4. Disponível em https://doi.org/10.1590/1806-
93042018000100001.  

Biancarelli, A. (2016). “Por que as cotas raciais são importantes?” Revista Conselho Regional de 
Medicina de São Paulo, ed. 77. Disponível em 

https://www.cremesp.org.br/?siteAcao=Revista&id=877.  
Brand, A. (1997). O impacto da perda da terra sobre a tradição kaiowá/guarani: os difíceis caminhos 

da palavra. Doutorado (História) – PUC/RS, Porto Alegre, RS, Brasil. 
Brasil. MPF – Ministério Público Federal. Ata da Audiência Pública Violência obstétrica: mulheres 

indígenas e negras por um parto humanizado. Dourados – MS, 2019b. Disponível em 
http://www.mpf.mp.br/ms/sala-de-imprensa/docs/2019/ata-ap-violencia-obstetrica. Acesso em 
15/03/2020. 

Cambricoli, F.  Defensoria Pública do MS e Funai questionam processos de retirada de crianças 
indígenas das famílias. O Estado de S. Paulo. Disponível em http://www.ihu.unisinos.br/78-

noticias/580598-defensoria-publica-do-ms-e-funai-questionam-processos-de-retirada-de-
criancas-indigenas-das-familias.  

Carajá, A. et al. (2019) “Mães órfãs de seus filhos: vozes gritam por seus direitos”. In: Mendes, N., 
Merhy E.; Silveira, P. (Orgs.) Extermínio dos Excluídos. Porto Alegre: Editora Redereunida, p. 

241(-262. 
CAVALCANTE, T. (2013) Colonialismo, Território e Territorialidade: a luta pela terra dos Guarani e 

Kaiowá em Mato Grosso do Sul. 2013. Doutorado (História) – Universidade Estadual Paulista, 

Assis, SP, Brasil. 
CAVALCANTE, T. (2017) “A interculturalidade crítica como possibilidade para um diálogo sobre as 

territorialidades no Brasil”. Tellus [online]. Campo Grande, ano 17, n. 32, p. 85-101.  
CHAMORRO, G. (2015) História Kaiowá: das origens aos desafios contemporâneos. São Bernardo do 

Campo: Nhanduti Editora. 
CHAMORRO, G. Terra madura, yvy araguyje: fundamento da palavra guarani. Dourados, MS: Editora 

da UGD, 2008. 
CRESPE, A. (2015) Mobilidade e temporalidade Kaiowá: do tekoha à reserva, do tekoharã ao tekoha. 

Doutorado (História) – UFGD, Dourados, MS, Brasil. 
DINIZ, C. et al. (2006) “A vagina-escola: seminário interdisciplinar sobre violência contra a mulher no 

ensino das profissões de saúde”. Interface (Botucatu), Botucatu, v. 20, n. 56, p. 253-259.  

https://www.cremesp.org.br/?siteAcao=Revista&id=877
http://www.mpf.mp.br/ms/sala-de-imprensa/docs/2019/ata-ap-violencia-obstetrica.%20Acesso%20em%2015/03/2020
http://www.mpf.mp.br/ms/sala-de-imprensa/docs/2019/ata-ap-violencia-obstetrica.%20Acesso%20em%2015/03/2020
http://www.ihu.unisinos.br/78-noticias/580598-defensoria-publica-do-ms-e-funai-questionam-processos-de-retirada-de-criancas-indigenas-das-familias
http://www.ihu.unisinos.br/78-noticias/580598-defensoria-publica-do-ms-e-funai-questionam-processos-de-retirada-de-criancas-indigenas-das-familias
http://www.ihu.unisinos.br/78-noticias/580598-defensoria-publica-do-ms-e-funai-questionam-processos-de-retirada-de-criancas-indigenas-das-familias


 

 79 

DINIZ, C., CHACHAM, A. (2006) “‘O corte por cima’ e o ‘corte por baixo’: o abuso de cesáreas e 

episiotomias em São Paulo”. Questões de Saúde Reprodutiva, Rio de Janeiro, ABRASCO, v. 1, n. 
1, p. 80-91.  

DINIZ, S. (2009) “Gênero, saúde materna e o paradoxo perinatal”. Revista Brasileira de Crescimento e 
Desenvolvimento Humano, São Paulo, v. 19, n. 2, p. 313-326.  

FLEURY-TEIXEIRA, E. (Org.) (2015) Dicionário feminino da infâmia: acolhimento e diagnóstico de 
mulheres em situação de violência. Rio de Janeiro: FIOCRUZ. 

FUNAI – Fundação Nacional do Índio. Relatório Mapeamento qualificado de todos os casos de crianças 
e jovens indígenas em situação de acolhimento institucional e familiar da região de Dourados/MS. 
Coordenação Regional da Funai de Dourados/MS. Serviço de Promoção dos Direitos Sociais e de 
Cidadania – SECISC, novembro de 2017. Disponível em http://www.suas.sedhast.ms.gov.br/wp-
content/uploads/2019/09/3.2-RELATÓRIO-Mapeamento-Qualitativo-dos-casos-de-
acolhimento-institucional-de-crianças-e-jovens-indígenas-CR-Dourados-1.pdf. Acesso em 
03/05/2020. 

FUNDAÇÃO PERSEU ABRAMO. (2010). Pesquisa mulheres brasileiras e gênero nos espaços público e 

privado. São Paulo: Fundação Perseu Abramo. 
VII KUNÃNGUE ATY GUASU. Documento Final VII Kuñangue Aty Guasu - Grande assembléia das 

Mulheres Kaiowá e Guarani. 20 de set. 2019. Tekohá Yvy Katu Potrerito, Japorã-MS. Disponível 
em https://apublica.org/wp-content/uploads/2019/10/relatorio-final-da-vii-kunangue-aty-
guasu-2019.pdf. 

VI KUNÃNGUE ATY GUASU. Documento Final VI Kuñangue Aty Guasu. 14 de jul. 2018. Reserva 
Índígena de Amambai-MS. Disponível em: https://www.cimi.org.br/wp-
content/uploads/2018/07/Documento-Final-da-VI-Kunãgue-Aty-Guasu.pdf.  

HOOKS, B. (2019) Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. São Paulo: Elefante. 

KLEIN, T. (2018) ‘Esquece do seu filho’: o Brasil está tirando crianças indígenas de suas mães e 
colocando para adoção. Disponível em https://theintercept.com/2018/07/28/kaiowaa-maes-

filhos/?comments=1.   
LANSKY, S. et al. (2019) “Violência obstétrica: influência da Exposição Sentidos do Nascer na vivência  

das gestantes”. Ciência e Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 24, n. 8, p. 2811-2824, ago. 
Disponível em http://dx.doi.org/10.1590/1413-81232018248.30102017.  

LASMAR, C. (1999) “Mulheres indígenas: representações”. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 
143.  Disponível em https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/11989/11264.  

LEAL, M. et al. (2017) “A cor da dor: iniquidades raciais na atenção pré-natal e ao parto no Brasil”. 

Cadernos de Saúde Pública [online]. Rio de Janeiro, v. 33, supl. 1, e00078816. Disponível em 
http://www.scielo.br/pdf/csp/v33s1/1678-4464-csp-33-s1-e00078816.pdf.  

LEAL, M., GAMA, S. (2014) “Nascer no Brasil”. Cadernos de Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 30, supl. 1, 
p. S5. Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-

311X2014001300001&lng=pt&nrm=iso. 
LUGONES, M. (2014). “Rumo a um feminismo descolonial”. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 

v. 22, n. 3, p. 935-952, dez. Disponível em https://doi.org/10.1590/S0104-026X2014000300013.   
MACHADO, I. V. (2016) “Lei Maria da Penha: conquistas e desafios”. In: VEIGA, Ana Maria; LISBOA, T. 

K.; WOLFF, C. S. (Orgs.) Gênero e violência: diálogos interdisciplinares. Florianópolis: Edições do 
Bosque, p. 8-26. 

https://apublica.org/wp-content/uploads/2019/10/relatorio-final-da-vii-kunangue-aty-guasu-2019.pdf
https://apublica.org/wp-content/uploads/2019/10/relatorio-final-da-vii-kunangue-aty-guasu-2019.pdf
https://www.cimi.org.br/wp-content/uploads/2018/07/Documento-Final-da-VI-Kunãgue-Aty-Guasu.pdf
https://www.cimi.org.br/wp-content/uploads/2018/07/Documento-Final-da-VI-Kunãgue-Aty-Guasu.pdf
https://theintercept.com/2018/07/28/kaiowaa-maes-filhos/?comments=1
https://theintercept.com/2018/07/28/kaiowaa-maes-filhos/?comments=1
http://www.scielo.br/pdf/csp/v33s1/1678-4464-csp-33-s1-e00078816.pdf
https://doi.org/10.1590/S0104-026X2014000300013


 

 80 

MACHADO, S. (2020). Violência doméstica: análise de documentos em uma delegacia de atendimento 

à mulher. Mestrado (Psicologia) – Universidade Federal da Grande Dourados, Dourados, MS, 
Brasil. 

MARTINS, E. (2020). “A liderança política/capitão na ótima dos Kaiowá e Guarani na Reserva Te’yikue, 
Caarapó – MS”. In: SILVA FILHO, Eduardo Gomes da. História e Antropologia: conexões do tempo 

presente. São Leopoldo, RS: Casa Leiria, p. 195-210. 
MELIÁ, B. (2015) “Prefácio. Memória, história e futuro dos povos indígenas”. In: CHAMORRO, Graciela; 

COMBES, Isabelle (Orgs.). Povos indígenas em Mato Grosso do Sul: história, cultura e 
transformações sociais. 1ª edição. Dourados: UFGD,   p. 15-17. 

MOTA, J.; CAVALCANTE, T. (2019) (Orgs.). Reserva Indígena de Dourados: Histórias e Desafios 
Contemporâneos. Ebook, São Leopoldo: Karywa, 285p. 

NASCIMENTO, S. (2014) “Múltiplas vitimizações: crianças indígenas Kaiowá nos abrigos urbanos do 
Mato Grosso do Sul”. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 20, n. 42, p. 265-292. 
Disponível em https://doi.org/10.1590/s0104-71832014000200011.  

NICHNIG, C. (2024) Corpos-territórios Kaiowá e Guarani na Kunangue Aty Guasu: Em luta contra as 

violências de gênero. Tese. Doutorado em História. Programa de Pós-Graduação em História da 
Universidade do Estado de Santa Catarina.  

NICHNIG, C. (2013) Mulher, mulheres, mulherio: discursos, resistência e reivindicações por direitos. Rio 
de Janeiro: Multifoco. 

OMS – Organização Mundial de Saúde. Assistência ao parto normal: um guia prático. Genebra, OMS, 
1996. 

PEREIRA, L. (2016) Os Kaiowá em Mato Grosso do Sul: módulos organizacionais e humanização do 
espaço habitado. Dourados, MS: Ed. UFGD. 

SAMPAIO, P. (2019) “Problema de História: violência de gênero contra os povos indígenas”. In: 

GOMES, Ana Maria; REIS, Aparecido Francisco dos; SILVA, Vivian da Veiga (Orgs.). Gênero, 
sexualidades e conservadorismo. Campo Grande, MS: Life Editora, p. 25-38. 

SEGATO, R. (2016) La guerra contra la mujeres. Madrid: Traficantes de suenos mapas. 
SERAGUZA, L. (2013) Cosmos, corpos e mulheres Kaiowá e Guarani. Mestrado (Programa de Pós-

Graduação em Antropologia) – Universidade Federal da Grande Dourados, Dourados, MS, Brasil. 
SILVA, M. (2013) Entre vivências & narrativas de Jarýi – Parteiras de Amambai/MS e AIS do Posto de 

Saúde Bororó II/MS. Mestrado (Programa de Pós- 
-Graduação em Antropologia) – Universidade Federal da Grande Dourados, Dourados, MS, 
Brasil. 

SOARES, E. (2022) “Audiência pública no processo administrativo”. Revista de Direito Administrativo, 
Rio de Janeiro, v. 229, p. 259-284. Disponível em 

http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/rda/article/view/46444. ISSN 2238-5177. 
http://dx.doi.org/10.12660/rda.v229.2002.46444. 

VIEIRA, E. (2022) A medicalização do corpo feminino. Rio de Janeiro: FIOCRUZ. 
WALSH, C. (2009) “Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: in-surgir, re-existir, re-viver”. In: 

CANDAU, Vera Maria. Educação intercultural na América Latina: entre concepções, tensões e 
propostas. Rio de Janeiro: 7 Letras, p. 12-43. 

WALSH, C. (2007) “Interculturalidad y colonialidad del poder. Un pensamiento y 
posicionamiento “otro” desde la diferencia colonial”. In: CASTRO-GÓMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. 
(Ed.). El giro decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo 

https://doi.org/10.1590/s0104-71832014000200011
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/rda/article/view/46444
http://dx.doi.org/10.12660/rda.v229.2002.46444


 

 81 

global. Bogotá: Siglo del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto de Estudios Sociales 

Contemporáneos y Pontificia Universidad Javeriana, Instituto Pensar.  
ZIMMERMANN, T., SERAGUZA, L., VIANA, A. (2015) “Relações de Gênero e violência contra mulheres 

indígenas em Amambai – MS”. Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v. 9, n. 1, jan./jun. Disponível 
em https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/view/53538/34130.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 

https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/view/53538/34130


 

 82 

(In)visibilidade do pensamento político de Amílcar Cabral no Brasil  
(In)Visibility of the Political Thought of Amílcar Cabral in Brazil  

 

 
 

Diallo Cíntia Santos47 
Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul/UEMS 

cintia@uems.br 

Orcid:0000-0001-9142-3284 
 

Diallo Alfa Oumar48 
Universidade Federal da Grande Dourados/UFGD 

alfadiallo@ufgd.edu.br 
Orcid: 0000-0002-7257-878X 

 
 
 
Resumo 
O ensaio apresenta o pensamento político de Amílcar Cabral, formulado no contexto das lutas 
anticoloniais africanas, com destaque para os processos de libertação da Guiné-Bissau e de Cabo 
Verde. A reflexão estabelece diálogo com o que preconiza a Lei nº 10.639/2003 e as Diretrizes 
Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana, que, nas duas últimas décadas, têm impulsionado a valorização das 
narrativas, trajetórias e epistemologias produzidas por africanos e afrodiaspóricos. Partindo da 

atuação de Cabral à frente do Partido Africano para a Independência da Guiné e Cabo Verde (PAIGC), 

discute-se como o autor articulou cultura, consciência política e práxis revolucionária em um projeto 
de emancipação dos povos africanos colonizados. 
 
Palavras-chave:  Pensamento político africano; Anticolonialismo; Cultura; Educação das Relações 

Étnico-Raciais. 
 

Résumé 
Le présent essai analyse la pensée politique d’Amílcar Cabral, élaborée dans le contexte des luttes 

anticoloniales africaines, en particulier celles de la Guinée-Bissau et du Cap-Vert. Cette réflexion établit 
un dialogue avec les principes de la Loi n° 10.639/2003 et les Directives Curriculaires Nationales pour 

l’Éducation des Relations Ethnico-Raciales et pour l’Enseignement de l’Histoire et de la Culture Afro-

 
47 Professora Dra. Adjunta da Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul, coordenadora do Centro de Estudos, 
Pesquisa e Extensão em Gênero, Raça e Etnia- CEPEGRE, chefe da Divisão de Ações Af irmativas e 

Equidade/DAAFE/PROAFE, membro da Cátedra Unesco/UFGD. ORCID:0000-0001-9142-3284. cintia@uems.br 
48Doutor em Direito pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul - UFRGS, professor titular e pesquisador 
da Faculdade de Direito e Relações Internacionais (FADIR) da Universidade Federal da Grande Dourados 

(UFGD), instituição em que atuo como docente nos cursos de graduação de Relações Internacionais e do Direito. 
Orcid: 0000-0002-7257-878X. Coordenador do Grupo de Estudos e de Pesquisa em Racismo Institucional 
(GEPRI) da Fadir/UFGD. E-mail: alfadiallo@ufgd.edu.br 

mailto:cintia@uems.br
mailto:alfadiallo@ufgd.edu.br


 

 83 

Brésilienne et Africaine, qui, au cours des deux dernières décennies, ont favorisé la reconnaissance et 

la valorisation des narraatives, trajectoires et épistémologies produites par les peuples africains et 
afrodescendants. À partir de l’action de Cabral à  la tête du Parti Africain pour l’Indépendance de la 

Guinée et du Cap-Vert (PAIGC), on examine comment il a articulé les notions de culture, conscience 
politique et praxis révolutionnaire dans un projet d’émancipation des peuples africains colonisés.  

 
Mots-clés :  Pensée politique africaine ; Anticolonialisme ; Culture ; Éducation aux relations ethnico-
raciales. 
 
JËFANDIKUKAT BU NDAW49 : Jëfandikukat bii mi ngi xamle xalaat bu Amílcar Cabral, ki doon 
jëfandikukat bu mag ci njàngat yi ngir génn saxaar ak koloniyalism bi ci Afrig, bés bu ñu bari ci Guinée-
Bissau ak Cabo Verde. Cabral dafa doon gëm ne ndamul jëmm ak njàng dañuy doxandiku c i njàngat yi 
di teey ak xel yu ñuul ak yu afrik, te moo doon jël loolu ci yoon wi muy defar boppam. Cabral doon 
ndimbal ci Parti Africain pour l’Indépendance de la Guinée et du Cap-Vert (PAIGC), te mu artiku ndax 
cosaan, xam-xam ak doxalin jubluwaay ngir génn xare ak koloniyalism.  

Kàddu yu ëpp solo : Xalaat bu politig Afrig ; Xare ak koloniyalism ; Cosaan ; Njàng ak nàmmu naguw yi 
ci àdduna. 

 
Introdução 

 
O presente ensaio discorre sobre o pensamento político de Amílcar Cabral, que surge no contexto 

das lutas anticoloniais africanas, em especial, em Guine Bissau e Cabo Verde. Assim como, dialoga com 
o preconizado pela Lei nº 10.639/2003 e Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 
Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana que, ao longo das últimas 

duas décadas têm impulsionado a produção de conhecimentos que reconhecem e valorizam as 
narrativas, trajetórias e corpos teóricos produzidos por sujeitos africanos/as e afrodiaspóricos/as.  

 
Este texto soma-se ao demais trabalhos acadêmicos, que buscam romper com a lógica hegemônica 

eurocentrada, responsável por perpetuar a subalternização, a invisibilidade e o silenciamento das 
epistemologias negras e africanas. Assim, partindo da atuação de Amílcar Cabral como líder do Partido 

Africano para a Independência da Guiné e Cabo Verde (PAIGC), apresentamos como ele articulou o 
conceito de cultura, a consciência política e a práxis revolucionária em um projeto de emancipação dos 
povos africanos colonizados.                                                                                                                   

 
No Brasil, a circulação de informações sobre uma África produtora de conhecimentos milenares, que 

alicerçaram e ainda sustentam áreas como a matemática, a astronomia e a medicina (Diop, 1999), 
permanece pouco estimulada, restringindo-se, em grande parte, a alguns programas de pós-

graduação, núcleos ou centros de pesquisa específicos.  
 

Em contrapartida, a imagem do continente africano como fonte de mão de obra escravizada, de onde 
milhões de homens e mulheres que foram brutalmente deslocados, configurando o maior crime contra 
a humanidade, segue amplamente disseminada. Esse imaginário hegemônico, marcado pelas 

 
49 Tradução em Wolof, língua amplamente falada na África ocidental. 



 

 84 

continuidades do processo colonial, tem sido, em parte, responsável pela perpetuação de processos 

de exclusão, violência, subalternização e morte (física, moral e psicológica) que afetam a população 
afro-brasileira. 

 
No campo educacional, ainda que se pesem, o arcabouço legislativo, bem como, as políticas de 

equidade, educação das relações étnico-raciais e quilombola, o cenário de desigualdade racial se 
repete e, reforça a urgência de conteúdos e práticas pedagógicas que desestabilizem a narrativa 
eurocentrada, ao mesmo tempo em que, valorizem os saberes e epistemologias africanas e afro-
diaspóricas.  
 
Nesse sentido, é necessário trazer para o centro do debate os movimentos sociopolíticos elaborados 
por africanos e africanas, bem como por sujeitos afrodiaspóricos, a fim de reconhecer e valorizar 
pensamentos outros, que apresentam projetos societários pautados na promoção da igualdade racial, 
no enfrentamento ao racismo e na construção do bem viver. Uma vez que, esses corpos teóricos, 
práticos e metodológicos organizam alternativas epistemológicas e políticas à colonialidade do poder, 

do ser e saber que ainda moldam os países do sul e suas instituições. 
 

É nesse contexto que abordamos o pensamento de Amílcar Cabral, cuja obra oferece um corpo teórico 
e político indispensável para entender os processos de libertação nacional no continente africano, 
como também de reconstrução identitária e de valorização das culturas africanas, em especial da 
bissau-guineense e caboverdiana, além da, proposição de emancipação humana, aliada à luta 
anticolonial. Seu legado inspira reflexões sobre educação, cultura e autonomia dos povos africanos e 
afrodiaspóricos, revelando caminhos possíveis para uma pedagogia comprometida com a justiça social, 
revelando-se como uma importante epistemologia africana, orientada pela práxis, pela valorização dos 

saberes ancestrais e pela centralidade da cultura como instrumento de libertação coletiva. 
 

Liderança e Unidade 
 

Nascido em Bafatá, na Guiné-Bissau, em 12 de setembro de 1924, Amílcar Lopes Cabral passou parte 
da infância em Cabo Verde, onde iniciou sua formação escolar. Em 1945, foi contemplado com uma 

bolsa de estudos e ingressou no Instituto Superior de Agronomia de Lisboa, espaço no qual entrou em 
contato com grupos antifascistas e com importantes intelectuais e líderes africanos, como Mário Pinto 
de Andrade, Agostinho Neto e Marcelino dos Santos, ao frequentar a Casa dos Estudantes do Império, 

local que se tornaria um dos principais centros de articulação política e intelectual dos movimentos de 
libertação africano. 

 
Durante sua estadia em Portugal, Cabral avançou e adensou seus estudos sobre o marxismo, 

entretanto, paralelamente, elaborou uma percepção crítica das teorias europeias, a partir da qual 
defendia que as experiências e modelos políticos alienígenas ao contexto africano não poderiam ser 

replicados ou aplicados, indiscriminadamente às realidades locais. Para ele, a luta de libertação da 
Guiné-Bissau e de Cabo Verde deveria considerar os aspectos socioculturais, políticos e geográficos 
específicos de cada território, articulando teoria e prática a partir das condições concretas de vida do 
povo. Essa perspectiva enraizada nas experiências africanas, orientou sua concepção de revolução e 



 

 85 

fundamentou o projeto do Partido Africano para a Independência da Guiné e Cabo Verde (PAIGC), do 

qual foi fundador e principal líder. 
 

Colocar em perspectiva os modos da dominação colonial, em África, as reflexões e críticas de Amílcar 
Cabral voltaram-se ao sistema capitalista. Para o líder, o imperialismo constitui um estágio avançado 

do desenvolvimento do capitalismo, resultante da “concentração gigantesca do capital financeiro nos 
países capitalistas através da criação dos monopólios”. Cabral, afirmou que naquele momento 
histórico, o capital financeiro, representado pelos monopólios e bancos, tendiam a sobrepor -se ao 
capital de livre concorrência, tornando-se a força dominante do sistema econômico mundial. (Cabral, 
2013, p. 239). 
 
Ao avançar em sua análise o autor explica que a partir das crescentes necessidades de expansão dos 
mercados e do acesso a matérias-primas, somadas à “sede insaciável de mais-valia”, emerge a 
dominação imperialista do mundo. Assim, “a criação de monopólios no interior dos países imperialistas 
é acompanhada da conquista e da monopolização de colônias por estes países” (Cabral, 2013, p. 240).  

 
Cabral, portanto, nos conduz a compreensão de que o imperialismo não é apenas como um fenômeno 

econômico, mas sim, um mecanismo de exploração estrutural que produz e perpetua as relações de 
dependência e subalternização entre as nações europeias e os povos colonizados da África. Ao pensar 
estratégias para superar a dominação colonial, Amílcar Cabral, mobiliza e incorpora as suas reflexões 
os conceitos de cultura, unidade, luta, libertação e educação. 
 
No pensamento político de Amílcar Cabral, o tema da unidade e luta ocupa lugar central, constituindo 
o pilar ideológico de seu projeto político e organizacional. Para ele, a unidade representa o esforço de 

“transformar um conjunto diverso de pessoas num conjunto bem definido, buscando um caminho” 
(Ndjai, 2012). Assim, a unidade, enquanto princípio de organização, implica reconhecer que “quaisquer 

que sejam as diferenças que existem, é preciso ser um só, um conjunto, para realizar um dado objetivo” 
(Ndjai, 2012).  Nesta concepção, o termo unidade possui um sentido enraizado na experiência histórica 

concreta, expressando a capacidade de reunir diferentes sujeitos em torno de um propósito comum, 
ou seja, a criação de uma organização política voltada à construção do Estado. Cabral reconhece que o 

pressuposto da unidade é a diferença, pois, sem a diversidade, não haveria necessidade de buscar a 
unidade (Cabral apud Andrade, 1976, p. 118). Essa visão pluralista demonstra sua compreensão 
dialética da realidade africana, onde a coesão política só é possível mediante o respeito às 

particularidades culturais e regionais dos povos. 
 

Nesse sentido, Amílcar Cabral observa que: 
Nós somos um povo, ou membros de um povo, que a certa altura de sua história tomaram um 

certo rumo no seu caminho, criaram certos problemas no seu espírito e na sua vida, orientaram 
a sua ação numa certa direção, puseram certas perguntas e buscaram respostas. Tudo pode ter 

começado por uma pessoa só, por duas, três, seis. A certa altura, apareceu este problema no 
nosso seio — Unidade. E o Partido foi tão advertido, quer dizer, entendeu isso tão bem, que, no 
seu próprio lema, adotou como princípio, como base de tudo — unidade e luta. (Cabral,1974, p. 
3) 

 



 

 86 

Portanto, o lema “Unidade e Luta”, incorporado pelo Partido Africano para a Independência da Guiné 

e Cabo Verde (PAIGC), sintetiza, assim, uma concepção de emancipação que ultrapassa a dimensão 
militar, afirmando-se como uma práxis ética, política e cultural voltada à libertação coletiva e à 

afirmação de uma nova consciência nacional. 
 

Um dos eixos centrais do pensamento de Cabral é a constatação de que “a cultura é a arma mais 
poderosa na luta pela libertação”. Sob este ponto de vista ele entende a cultura como expressão 
genuína da identidade de um povo.  Que carrega seus modos de ser, estar, produzir e existir no mundo. 
Por isso, sua proteção deve ser compreendia como elemento central de resistência à colonização. Pois, 
o domínio colonial ao tentar destruir os modos de existência local, por meio de imposição de valores 
estrangeiros produz a alienação sob os africanos/as. Assim, a luta pela independência deve incluir a 
recuperação e valorização da cultura nacional, vista como base para a unidade e a dignidade dos povos 
africanos. 
 
Líder do movimento de libertação anticolonial Amílcar Cabral , teve uma enorme notoriedade mundial 

e conseguiu desencadear um bem-sucedido processo de luta armada de libertação nacional, em 1963, 
nas florestas da então Guiné Portuguesa que culminou com cinco fatos importantes: (i) notadamente o 

seu assassinato na cidade de Conacri em janeiro de 1973, (ii) a independência unilateral da República 
da Guiné-Bissau em setembro de 1973, (iii) a restauração do regime democrático em Portugal em abril 
de 197450, (iv) o reconhecimento da independência da República da Guiné-Bissau por Portugal em 
novembro de 1974 e a independência da República de Cabo Verde em 1975. 
 
O pensamento de Amílcar Cabral insere-se no campo do panafricanismo, pois articular uma visão de 
unidade continental ancorada na solidariedade entre os povos africanos e na valorização de suas 

singularidades culturais. Desse modo, seu projeto político buscou unir duas perspectivas distintas de 
luta de emancipação nacional. a da Guiné-Bissau e a de Cabo Verde, em um mesmo ideal de libertação, 

reconhecendo, ao mesmo tempo, as particularidades históricas, culturais e geográficas de cada 
território. Essa articulação entre diversidade e unidade expressa a dimensão ética e política de seu 

pensamento. 
 

Além disso, Cabral manteve uma preocupação mais ampla com o destino do continente africano, 
defendendo a libertação integral da África do domínio das potências coloniais europeias e a construção 
de uma consciência política e cultural autônoma. Como afirma Lopes (2011, p. 168), Cabral elaborou 

um pensamento concomitantemente nacional e continental, orientado pela ideia de que a emancipação 
de um povo africano deveria pavimentar caminhos para a emancipação de todos.  

 
Nesse sentido, em diálogo com N’krumah (1994), sua concepção de luta se alinha ao ideal panafricanista 

de unidade, autodeterminação e desenvolvimento autônomo, projetando a revolução como um 
processo coletivo de reconstrução do continente.  

 

 
50 A influência de Amílcar Cabral na restauração da democracia em Portugal se deu por meio da sua luta anticolonial e a 

disseminação de ideias democráticas através do  PAIGC contribuíram para desestabilizar o regime de Salazar e inspirar 

movimentos de resistência em Portugal. 

https://www.google.com/search?q=PAIGC&client=firefox-b-d&sca_esv=602bc0460517bd79&channel=entpr&ei=f-jyaOS2Iviu5OUPmpXnqQw&ved=2ahUKEwiUzLWeyKyQAxV-K7kGHfyUJ2MQgK4QegQIARAB&uact=5&oq=a+restaura%C3%A7%C3%A3o+do+regime+democr%C3%A1tico+em+Portugal+em+influencia+de+amilcar+cabral&gs_lp=Egxnd3Mtd2l6LXNlcnAiUmEgcmVzdGF1cmHDp8OjbyBkbyByZWdpbWUgZGVtb2Nyw6F0aWNvIGVtIFBvcnR1Z2FsIGVtIGluZmx1ZW5jaWEgZGUgYW1pbGNhciBjYWJyYWxI2oIBULYEWKB8cAV4AJABAJgB4wGgAYw4qgEGMC40MC4zuAEDyAEA-AEC-AEBmAIVoAL9F8ICChAAGLADGNYEGEfCAgUQIRigAcICBxAhGKABGAqYAwCIBgGQBgaSBwY1LjE0LjKgB_1msgcGMC4xNC4yuAe1F8IHCDAuMy4xNi4yyAdf&sclient=gws-wiz-serp&mstk=AUtExfAugR0revGvDhicc-3mNj5U0giYu_HdFP4ZhVsWv36HTGLY8yVamoBEkI9NJaGw9Iuyigx36vDuUByHzTqn6CxAEGdZqtYFMhpVaiAV8DH5JrEDiN_xx1ekjzsryGQxcNg&csui=3


 

 87 

Para alcançar seus objetivos, Amílcar Cabral, propõe a luta armada, contra os países colonizadores, 

como um dos meios, para que os povos africanos, em geral, de Guiné Bissau e Cabo Verde, em particular, 
pudessem alcançar suas respectivas emancipações políticas, sociais, culturais e econômicas.  

 
 A luta armada 

 
Amílcar Cabral sustentava que a luta armada se estabelecia como princípio político imprescindível 

e, não apenas um meio militar.  Conforme apontou o líder “a nossa luta, tomada no seu aspecto 
fundamentalmente político, no seu aspecto principal que é o aspecto político” (Cabral apud Andrade, 
1976, p. 117). Para Cabral, as estratégias e táticas de combate compunham os princípios gerais do 
partido, cuja finalidade era a libertação de Guiné-Bissau e do Cabo-Verde.  

 
O objetivo, entretanto, não estava circunscrito à dimensão beligerante, para além disso, tratava-se de 
construir um projeto político e ético de aniquilamento do colonialismo e de todos os seus efeitos 
econômicos, culturais e psicológicos. (Cabral, apud Andrade, 1976, p.117). Podemos inferir que a luta, 

em sua concepção, era antes de tudo um ato de libertação humana, ancorada pela tomada de 
consciência política e pela unidade popular, que na concepção cabralista seria indispensável para a 

superação das estruturas de dominação impostas pelo colonialismo português. 
 
O herói da independência da Guiné-Bissau e do Cabo-Verde pregava a concomitância da unidade com 
a luta, culminando numa simbiose entre o PAIGC e a ação revolucionária. Tanto o partido quanto o 
líder tinham esta visão bem clara, pois sem unidade não tem como ter uma luta vitoriosa. O partido, 
portanto, tinha como missão agrupar as pessoas que comungavam do mesmo objetivo: a 
independência. Para tanto a luta era ao mesmo tempo meio, e fim, contra as forças coloniais. No 

contexto da descolonização africana, o PAIGC entendeu que a libertação da Guiné-Bissau e do Cabo 
Verde estava intrinsicamente ligada a unidade dos seus povos, conforme o ditado popular a “União Faz 

a Força”.  
 

De modo geral a libertação era compreendia e difundida por Cabral, como a luta contra o colonialismo 
português, nesta perspectiva, guineenses e caboverdianos/as conheciam bem o opressor, em outras 

palavras, o inimigo comum a todos era externo. Para a realização da unidade, contudo, seria necessário 
consolidar um consenso nacional, ancorado na singularidade dos aspectos sócios-étnicos-culturais, 
com o intuito de que pensamentos externos pudesse fomentar divisões internas. Como observa Ndjai 

(2012), para Cabral a unidade “também é um meio, não é um fim”, pois deve ser constantemente 
cultivada e fortalecida a fim de sustentar a luta e consolidar a independência conquistada.  

 
Sob esse olhar, para Cabral a luta é a essência da vida e ela está intimamente ligada a libertação e a 

unidade. Desde os primórdios a natureza humana está conectada a luta pela sobrevivência. Assim o 
líder entendia que para sobreviver à dominação colonial, cabia aos povos uma reação à altura, 

materializada na resistência armada, ao sistema colonial, pois toda ação provoca uma reação. Enfim, a 
estratégia de libertação contra o imperialismo territorial é luta.  

 
O revolucionário bissau-guineense afirmava que esta luta é o resultado de “uma força nova que se 
opôs à força colonialista.” (Cabral, 1974, p. 5). Embora não tenha durante a sua trajetória se 



 

 88 

preocupado em se posicionar ideologicamente, mesmo quando questionado por parceiros, podemos 

deduzir, a partir de suas terminologias e análises que ele se aproximava do marxismo, acrescentando 
um olhar baseado nas especificidades africanas.  

 
Em algumas ocasiões, respondendo aos jornalistas de forma evasiva, simplesmente afirmava que a sua 

ideologia é o nacionalismo para conquistar a independência para os seus povos da Guiné e Cabo Verde 
e, para ele, ter ideologia é saber o que se quer em determinadas condições próprias. (Jornal A Semana, 
n º473, Praia, 29 set. 2000.) 
 
De acordo com Tcherno Njai (2012), Cabral ao formular e desenvolver sua concepção sobre certas 
categorias hegemônicas para a teoria social, política, elaborou os seguintes corpos teóricos: 

 
A luta de classe não pode ser considerada a força motriz da história (para certos agrupamentos 
humanos), já que, em cada sociedade, é o nível das forças produtivas que indica o Estado em que 
se encontra a sociedade, a sua capacidade de agir ou reagir ante a natureza. Portanto, o nível das 

forças produtivas é a verdadeira e permanente força motriz da história.  
A pequena burguesia africana, nas condições africanas, é hoje a única camada social capaz de 

organizar e dirigir a luta, portanto é ela que é capaz de utilizar e herdar o aparelho do Estado 
colonial. Mas, depois de conquistar o poder, ela tem de se suicidar como classe e ressurgir como 
aliada aos operários e camponeses, ou alternativamente trair a revolução. 
A luta de libertação, encarada como uma contribuição eficaz para abreviar a liquidação total do 
imperialismo. 
O Partido e povo devem ser dirigidos pelos melhores filhos da nossa terra, pois tanto a luta 
quanto o Partido exigem uma direção segura, unida e consciente. (NDJAI,  2012, p.57) 

 
O nacionalismo do Amílcar Cabral fica evidente através dos exemplos supracitados, o que pode ser 

confirmado pelas suas obras e discursos. Ele vai além, pois conseguiu por muito tempo aniquilar a 
política sorrateira do colonizador, que é a de dividir para reinar. Infelizmente sua morte se deu para 

uma traição orquestrada por Portugal e executada por um parceiro de luta. 
 

Amílcar Cabral traz a luta de classes a partir de um novo paradigma, que é a dominação colonial. Para 
ele a luta de classes neste ambiente se dá entre colonizadores e colonizados, sobretudo os africanos, 
que deveriam ser reconhecidos como sujeitos históricos e não objetos de exploração. Para o líder, 

antes do imperialismo não existia luta de classes no continente africano, esse fenômeno apareceu com 
a apropriação privada dos meios de produção comunitária, por parte dos invasores europeus.  

 
A luta anticolonial do Cabral se alinhou com a filosofia marxista-leninista, pois o colonialismo seria um 

imperialismo e a luta de libertação nacional um componente da luta global contra o imperialismo. 
Defendeu também que a revolução precisa de um partido que esteja na vanguarda para liderar as 

massas trabalhadoras, e que o PAIGCC tinha esta incumbência, para promover a transformação da vida 
econômica daquela época. (Cabral, 1974, p.14.) 
 
 



 

 89 

A articulação entre unidade e luta para Amílcar Cabral, deve ser indissociável para o êxito do processo 

de libertação. Esses dois fatores fundamentam sua teoria política, uma vez que a unidade é condição 
necessária para a luta, ao mesmo tempo em que a luta é o meio pelo qual a unidade se consolida e se 

renova.  
 

Portanto, ele argumentava que um nacionalismo ético e inclusivo, comprometido com preservação da 
união entre os povos da Guiné-Bissau e de Cabo Verde, era a melhor estratégia para impedir as divisões 
artificiais fomentadas pelo colonialismo, que buscava introduzir rivalidades étnicas, regionais e culturais 
como instrumento de dominação. Nesta perspectiva podemos considerar que a unidade, era 
compreendida não apenas como princípio organizador do Partido Africano para a Independência da 
Guiné e Cabo Verde (PAIGC), mas também como instrumento pedagógico e político de resistência, 
imprescindível à construção de um projeto nacional autônomo e solidário. 
 
Apesar de muitos estudos e pesquisas, assim como publicações, em torno da figura de Amílcar Cabral, 
tenha realçado diversas facetas desse líder histórico, especialmente como teórico, líder político, 

negociador internacional, agrônomo, ativista cultural e poeta, destacamos seu relevante papel como 
homem de cultura e, portador de uma perspectiva pedagógica, que foi determinante para o processo 

de libertação colonial e pós-colonial, por ele desencadeado. 
 

Papel da educação para a libertação 
 

Segundo Amílcar Cabral, a cultura é um instrumento basilar para a compreensão e a caracterização 
dos movimentos de emancipação, razão pela qual necessita de uma investigação ampla e permanente. 
Para o autor, as culturas estão em constante transformação no tempo e no espaço, sejam elas 

materiais, físicas ou simbólicas. Desse modo, apontava para o fato de que em África havia diferentes 
culturas e rejeitava qualquer tentativa de homogeneização do continente. Ao reconhecer essa 

diversidade, seu pensamento se torna especialmente fértil para refletir sobre os projetos de unidade 
africana, que evitassem a generalização cultural ou o apagamento das singularidades históricas e 

culturais de cada povo/etnia. 
 

Em sua obra Revolution in Guinea, 1969, Amílcar Cabral transcende as reflexões sobre o fim do 
colonialismo e fornece instrumentos de análise, conceitos, valores e problemáticas que permanecem 
válidos no contexto pós-colonial e contemporâneo, dentre eles, destaca-se a cultura. De acordo com 

Cabral “a cultura é a arma mais poderosa na luta pela libertação”, em outras palavras, a cultura traduz 
a identidade de um povo, elemento crucial para o enfrentamento ao colonialismo. Assim sendo, os 

invasores tentam impor sua cultura e valores no intuito de aniquilar as culturas dos povos invadidos. 
Cabe a estes recuperarem e valorizarem a cultura nacional, cuja finalidade seria a dignidade dos povos 

africanos. 
 

O itinerário político e intelectual de Amílcar Cabral, percorre o pensamento estruturado no 
questionamento e nos enfrentamentos colonialismo português na África, à luta de libertação em prol 
das independências da Guiné Bissau e do Cabo Verde, assim como, abarca à pedagogia global da 
libertação dos povos, do século XX.  Tal corpo teórico sobrevive ao seu tempo histórico e nos convida a 
fixá-lo no campo da história universal, como um dos grandes pensadores e líderes conhecidos. 



 

 90 

Os estudos sobre Amílcar Cabral, são produzidos em várias universidades e centros de pesquisas ao 

redor do mundo, por eminentes pesquisadores/as. Que ressaltam na sua complexa biografia os traços 
comuns dos historiadores, dos utópicos, os traços de liderança, de estrategista, de pedagogo e de 

diplomata. Além das estratégias políticas e culturais inovadoras e estruturantes para os enfrentamentos 
políticos da época. 

 
Amílcar Cabral criador do PAIGC, panafricanista, líder da  luta anticolonial em Guiné Bissau e Cabo Verde 
contra Portugal, nos ensina que a luta emancipatória dos povos está alicerçada na preservação das 
culturas locais articulada à unidade nacional, assim como, exige por parte dos colonizados/as  uma 
tomada de consciência de si e do outro, que conduz a uma avaliação crítica, a respeito dos mecanismos 
coloniais que produzem a dominação cultural, que se desdobra em dominações políticas sociais e 
econômicas. 
 
Ainda que se pesem, as críticas, ao enfretamento armado contra o colonialismo. Cabral, não reconheceu 
nesse ato uma barbárie ou tragédia humana, mas sim um processo de libertação tanto do oprimido, 

como do opressor.  Reconfigurando a visão de uma guerra que, na prática, conduziu à independência 
da Guiné-Bissau, do Cabo Verde e das demais colônias portuguesas na África. Assim como, contribuiu 

para a Revolução dos Cravos, que culminou com o fim do regime fascista e colonial, restaurando as 
liberdades democráticas no Portugal.  
 
A maior influência de Amílcar Cabral, no Brasil, pode ser identifica nas obras de Paulo Freire. Na década 
de 1970, Freire visitou vários países africanos, dentre os quais a Guiné Bissau, o que possibilitou realizar 
trabalho decisivo para a sua trajetória. Assim como, no campo da alfabetização de adultos e no 
encontro com a teoria e a prática educacional de Cabral. Cabe salientar que fisicamente Amílcar Cabral 

e Paulo Freire nunca se encontraram e não se conhecem, pois o Freire esteve na Guiné-Bissau em 1976 
e o revolucionário bissau-guinéense foi assassinado em 1973. 

 
Ao entrar em contato com os paradigmas de Amílcar Cabral, bem como, com as experiências vividas 

por um povo que tentava assumir o seu papel como sujeito de sua história, Freire reflete, e percebe 
que a transformação da realidade poderia ocorrer, por meio, da conscientização dos seres humanos.  

É importante destacar que a influência de Frantz Fanon e de Albert Memmi já se encontrava na obra 
Pedagogia do Oprimido; todavia o tema da libertação ainda se localizava na relação entre consciência 
e ideologia.    

 
Na obra a Descolonização das Mentes, José Eustáquio Romão e Moacir Gadotti, demonstram que Freire 

e Cabral, são atores da práxis, isto é, homens comprometidos com o pensamento crítico. Para eles, o 
conhecimento só pode ser legitimado, epistemologicamente, se tiver origem na prática. Ao mesmo 

tempo em que politicamente, se tornar instrumento de intervenções mais qualificadas e mais 
conscientes.  

 
Apesar de o ilustre pedagogo brasileiro conhecido mundialmente ter afirmado categoricamente que 
bebeu da sabedoria do Amílcar Cabral, por meio, das suas obras e de entrevistas com pessoas que 
conviveram com o revolucionário bissau-guineense, este último é quase desconhecido na academia 



 

 91 

brasileira. O apagamento do estudo de pensadores africanos em geral e do Amílcar Cabral, em 

particular, no Brasil, está ligado ao epistemicídio, ao racismo estrutural e institucional.  
 

Considerações Finais 
 

Este breve ensaio nos conduz a compreensão de que para Cabral a libertação dos povos africanos 
não poderia ser alcançada apenas pela luta armada, mas exigia sobretudo uma libertação cultural, 
como forma de devolver dignidade, identidade e consciência ao povo oprimido, em outras palavras o 
autor apontava para necessidade de proteger e de valorizar as culturas, a fim de, enfrentar as 
rivalidades entre povos locais, fomentadas pelos colonizadores europeus. 

 
Para além, de constituírem palavras de ordem: Unidade e Luta, são também princípios que 
fundamentam a pedagogia revolucionária de Cabral. Sob essa ótica, a unidade, como meio e processo, 
deveria ser constantemente estimulada para que a luta permanecesse viva; a luta, por outro lado, só 
teria sentido se orientada para conquista da solidariedade e pelo bem coletivo. Assim, Cabral nos 

mostra que a emancipação é uma conquista alcançada por meio de uma construção coletiva e na 
capacidade dos povos de ressignificarem sua própria história. 

 
A dimensão educadora da prática política de Amílcar Cabral é em certa medida refletido na obra de 
Paulo Freire, no que tange o sonho da libertação pela consciência crítica e pela valorização da cultura 
popular. Para ambos não há emancipação sem o diálogo entre saberes, sem a escuta das vozes 
silenciadas, sem a descolonização das mentes. Nesse sentido, consideramos que o pensamento de 
Cabral amplia a pedagogia freireana, ao defender uma ética da resistência africana que valoriza e 
reconhece a memória, a ancestralidade e o pertencimento. 

 
Porém, é preciso reconhecer que, no Brasil, Amílcar Cabral ainda é um autor pouco estudado. O 

silenciamento sobre o corpo teórico produzido por ele, nas universidades brasileiras, sobretudo nos 
cursos de formação docente denuncia a persistência do racismo epistêmico, que invalida e marginaliza 

os saberes produzidos por intelectuais africanos/as e afrodiaspóricos/as. Superar esse 
negligenciamento é uma tarefa urgente, para a consolidação de uma educação verdadeiramente 

emancipadora. 
 
Assim, com este breve ensaio discorremos sobre o legado de Cabral, apontamos a urgência de se 

construir pontes teóricas, metodológicas e práticas entre África e Brasil, com o intuito de se apropriar 
de pensamentos construídos para além, do eixo ocidental e, que visam a construção de uma sociedade 

alicerçada na promoção da igualdade racial, no enfrentamento ao racismo e discriminações correlatas. 
 

 
 

 
 
 
 
 



 

 92 

Referências 

 
Andrade, M. P. de. (1976). Obras escolhidas de Amílcar Cabral: Unidade e luta (Vol. 2). Lisboa: Serra 

Nova. 
Cabral, A. (1969). Revolution in Guinea: Selected texts. New York: Monthly Review Press. 

Cabral, A. (1974). Guiné-Bissau: Nação africana forjada na luta. Lisboa: Nova Aurora. 
Cabral, A. (2013). “Portugal é imperialista?”. In Unidade e luta (Vol. 2, pp. 239–242). Praia: Fundação 

Amílcar Cabral. 
Cabral, A. (1969, novembro 24). Alguns princípios do partido. Recuperado em 14 de outubro de 2025, 

de https://www.marxists.org/portugues/cabral/1969/11/24.pdf 
Diawara, G. (2010). Abubakari II: Explorateur mandingue. Paris: L’Harmattan. 
Diop, C. A. (1999). Nations nègres et culture: De l’antiquité nègre égyptienne aux problèmes culturels 

d’Afrique Noire d’aujourd’hui. Paris: Présence Africaine. 
Gadotti, M., & Romão, J. E. (2012). Paulo Freire e Amílcar Cabral: A descolonização das mentes. São 

Paulo: Instituto Paulo Freire. 

Jornal A Semana. (2000, 29 setembro). Edição nº 473. Praia. 
Lopes, C. (Org.). (2011). Desafios contemporâneos da África: O legado de Amílcar Cabral . São Paulo: 

Editora Unesp. 
Ndjai, T. (2012). O pensamento político de Amílcar Cabral: Teoria e prática em momentos decisivos na 

libertação da Guiné-Bissau (1959–1969) [Dissertação de mestrado, Universidade Federal do 
Espírito Santo]. Repositório UFES. 
https://repositorio.ufes.br/server/api/core/bitstreams/ddf87da4-cdf7-4b0d-8bad-
41c1587e12f3/content 

Nkrumah, K. (1994). L’Afrique doit s’unir. Paris: Présence Africaine. 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 

https://www.marxists.org/portugues/cabral/1969/11/24.pdf
https://repositorio.ufes.br/server/api/core/bitstreams/ddf87da4-cdf7-4b0d-8bad-41c1587e12f3/content
https://repositorio.ufes.br/server/api/core/bitstreams/ddf87da4-cdf7-4b0d-8bad-41c1587e12f3/content


 

 93 

Autonomia, corpo e poder como estratégia (anti)patriarcal 
Autonomy, body and power as an (anti)patriarchal strategy 

 

 
 

Marisa de Fátima Lomba de Farias 
Universidade Federal da Grande Dourados 

marisa.lomba@ufgd.edu.br 

http://lattes.cnpq.br/2092414039602121 
 https://orcid.org/0000-0002-3846-5140 

 
João Victor Rossi51 

Universidade Federal da Grande Dourados 
 rossivjoao@hotmail.com 

  http://lattes.cnpq.br/4886742639194414  
  https://orcid.org/0000-0002-9908-7518 

 
Me carrega onde eu não puder andar 

Me dá as mãos pra me levantar, se eu cair 
 [...]  

   
É nisso que eu estou também, me agarrando 

Nesta árvore chamada esperança 
Vai florescer e vai dar muitos frutos. 

Gaby Amarantos, Elza Soares, Alcione e Dona Odete – Última lágrima (2021)52 

 
Resumo 
O texto analisou como as representações de gênero e sexualidade foram historicamente construídas 
para manter sistemas de dominação patriarcal, colonial e capitalista, impondo normas e papéis 

rigidamente definidos sobre os corpos femininos e feminilizados. Teve como objetivo refletir, a partir 
de uma abordagem transdisciplinar e de epistemologias feministas decoloniais, sobre os processos de 

subjetivação e resistência que atravessam os corpos-territórios. A metodologia adotada foi baseada 
em metodologias qualitativas de aproximação, ancorada em práticas colaborativas, horizontais e 

reflexivas, construídas em diálogo com diferentes grupos e localidades. Os resultados apontaram que, 
embora as representações hegemônicas do feminino atuem como dispositivos de controle simbólico e 

biopolítico, também emergem fissuras, insurgências e práticas cotidianas de resistência e existência. 
Evidenciou-se o impacto das epistemologias críticas sobre as vivências de mulheres plurais, ressaltando 

a potência de redes de afeto, cuidado e transformação. Concluiu-se que é fundamental desnaturalizar 
as categorias binárias e a noção de “essência feminina”, reconhecendo o(s) gênero(s) como construção 

 
51 Atualmente está como professor substituto no curso de Ciências Sociais da Universidade Federal da Grande Dourados, é 
mestre e doutorando em Antropologia na mesma instituição.  
52 A epígrafe é formada por trechos da música “Última lágrima”, presente no álbum Purakê, lançado em 2021, da cantora 
paraense Gaby Amarantos, que conta com a participação especial de Elza Soares, Alcione e Dona Odete. Disponível em: 
https://www.letras.mus.br/gaby-amarantos/ultima-lagrima-part-elza-soares-alcione-e-dona-odete/. Acesso em out. 2025. 

http://lattes.cnpq.br/2092414039602121
https://orcid.org/0000-0002-3846-5140
mailto:rossivjoao@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/4886742639194414
https://orcid.org/0000-0002-9908-7518
https://www.letras.mus.br/gaby-amarantos/ultima-lagrima-part-elza-soares-alcione-e-dona-odete/


 

 94 

histórica e política. O trabalho defende(u) as desobediências e a criação de modos de existência 

dissidentes, que afirmem a multiplicidade, a escuta e a potência dos saberes.  
Palavras-chave: Feminismo, decolonialidade, subjetividade, cuidado, corpo. 

 
Abstract 

The text analyzed how representations of gender and sexuality have historically been constructed to 
maintain systems of patriarchal, colonial, and capitalist domination, imposing rigidly defined norms 
and roles on female and feminized bodies. Its objective was to reflect, from a transdisciplinary 
approach and decolonial feminist epistemologies, on the processes of subjectivation and resistance 
that traverse bodies-territories. The methodology adopted was based on qualitative approaches, 
anchored in collaborative, horizontal, and reflexive practices, constructed in dialogue with different 
groups and localities. The results showed that, although hegemonic representations of the feminine 
act as devices of symbolic and biopolitical control, cracks, insurgencies, and everyday practices of 
resistance and existence also emerge. The impact of critical epistemologies on the lived experiences of 
diverse women became evident, highlighting the power of networks of affection, care, and 

transformation. It was concluded that it is essential to denaturalize binary categories and the notion of 
“feminine essence,” recognizing gender(s) as a historical and political constructions. The work defends 

disobedience and the creation of dissident modes of existence that affirm multiplicity, listening, and 
the power of knowledge(s).  
 
Key words: Feminism, decoloniality, subjectivity, care, body.  

 
Corpos em disputa, corpos em criação: saberes e fazeres coletivos 
 

Para este texto, há uma imensidão de reflexões e recortes possíveis que nos instigam a pensar os 
conceitos fundamentais da vida social e a expandi-los em múltiplas maneiras de expressão: vozes, artes 

visuais, músicas, danças, performances teatrais, etc. São manifestações e atravessamentos em nossos 
corpos, entrelaçados aos saberes e fazeres que nos constituem e nos conectam. Escolhemos, por meio 

da representação de corpos-território não binários – o nós e por nós, muitas e muitos –, compartilhar 
pensamentos e conhecimentos construídos por muitos caminhos de extensão, ensino e pesquisa 

(inversão proposital) (com)partilhados, socializados, apreendidos no campo (assentamentos de 
reforma agrária, comunidades quilombolas), na cidade (escolas públicas, comunidades localizadas nas 
periferias urbanas), na universidade. Muitos projetos aprovados na UFGD e em órgãos de fomento 

como a CNPQ, FUNDECT e CAPES53, comunidades em situações de vulnerabilidade; mulheres negras, 
brancas, indígenas, grupos de pessoas LGBTQIA+ estiveram/estão envolvidas, são décadas de contato 

de docentes e discentes com tais comunidades e grupos. Tais projetos de extensão e pesquisa 
acontecem em diálogo teórico e metodológico concebido como Metodologias Qualitativas de 

 
53 Projetos que recebem apoio financeiro da FUNDECT (Fundação de Apoio ao Desenvolvimento do Ensino, Ciência e 
Tecnologia do Estado de Mato Grosso do Sul), do CNPq (Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico) 
e CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior). Atualmente está em andamento o Projeto: “Vida 
de Mulheres nas Ocupações Urbanas Santa Felicidade em Dourados-MS, Dubai e Comunidade do Porto do Capim em João 
Pessoa-PB”, vinculada ao Edital nº 17/2023 - Programa de Desenvolvimento da Pós-Graduação (PDPG/CAPES) - Políticas 
Afirmativas e Diversidade (CAPES). Trata-se de “uma iniciativa conjunta entre a Secretaria de Alfabetização Continuada, 
Diversidade e Inclusão - SECADI/MEC e a Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - CAPES 



 

 95 

Aproximação, pois os caminhos de reflexão e ação não são lineares, mas construídos no cotidiano 

multifacetado e espiralado.  
 

Nesses caminhos procuramos (re)inventar práticas e teorias em diálogo com conhecimentos, 
reconhecidamente, legítimos aos diferentes grupos sociais em seus lugares de fala, de morada, de luta 

política, por isso, não fazemos/faremos sozinhas ou nas universidades, isoladas do cotidiano. Buscamos 
estudar a realidade, a vida de mulheres plurais, e refletir sobre nossas próprias vidas, tomando como 
referencial as Epistemologias Feministas Decoloniais (Rago, 2019) questionadoras de bases 
quantitativas, economicistas, produtivistas e não valorativas da diversidade da experiência social.  
 
Esta perspectiva olha o passado e o presente com coragem para abrir o futuro, os possíveis da história. 
Proporciona o fortalecimento de redes de convivência em diversos espaços sociais porque não é 
neutra, é dialogada, localizada e traz à tona as emoções, as sensibilidades, os afetos que nos 
perpassam, e como poucas perspectivas, essas epistemologias dialogam com os sentimentos 
destrutivos, disruptivos, o estresse, os choros, as depressões, as explosões de sentimentos ambíguos, 

as revoltas necessárias. Elas consideram que um redemoinho de sensações está em nós mulheres e, 
assim, fazem parte do conhecimento que criamos.  

 
Mais do que nunca, precisamos revigorar convivências e diálogos, favorecer a aproximação das nossas 
teorias e do nosso fazer acadêmico, levando em conta orientações que viabilizem nossas forças 
subjetivas e coletivas, em diálogo aberto a outras experiências onde outras mulheres e identidades se 
insiram. 
 
Enfim, as epistemologias feministas decoloniais são autorreflexivas e convocam a articulação entre 

forças sociais, acadêmicas, subjetivas e políticas para promover processos de emancipação e 
transformação nas múltiplas escalas, do cotidiano às estruturas institucionais (Rago, 2019).  

 
Nesses caminhos coletivos de aprendizagem, as perspectivas epistemológicas decoloniais nos inspiram 

e orientam na construção desse fazer investigativo comprometido com a escuta sensível, o 
reconhecimento das vozes e a valorização dos saberes situados. Nossa metodologia se ancora em 

práticas colaborativas, horizontais e reflexivas, que rompem com lógicas hierárquicas de produção de 
conhecimento, priorizando os vínculos, as experiências e os atravessamentos das pessoas envolvidas.  
Nosso principal objetivo é compreender, a partir de uma abordagem transdisciplinar, como se dão os 

processos de (re)produção de desigualdades, territorialidades e subjetividades cotidianamente.  
 

Buscamos evidenciar as potências e resistências presentes nas práticas diárias que envolvem a 
educação e o campo simbólico, sempre atentas às dinâmicas de poder, às intersecções de gênero, 

sexualidade, raça, etnia e classe, e à proposição de caminhos que tensionem e reinventem modos, 
práticas, direitos e políticas. 

 
Inspiradas em Gilles Deleuze e Félix Guattari, retomamos a potente enunciação que abre o clássico 
Rizoma (1995): “Como cada uma de nós era várias, já era muita gente”. É nesse campo fértil da 
multiplicidade que deve ser rizomática, insurgente e inacabável, que escolhemos nos movimentar, 
reiterando, com insistência ética e política, o compromisso de sermos muitas, de estarmos entre 



 

 96 

muitas e de fazermos com muitas. Esta escrita, por isso, se constrói na primeira pessoa do plural e 

adota o feminino como linguagem “universal”, uma escolha que envolve visibilidade, memória e 
pertencimento e, também, tensiona os limites do que se convencionou chamar de universalidade.  

 
O filósofo espanhol Paul B. Preciado (2022) nos convoca a desobedecer às normas de inteligibilidade 

que sustentam o binarismo de gênero, a heterossexualidade compulsória e as formas institucionais de 
subjetivação. Ao escrevermos juntas buscamos/produzimos dissidências, recusas às formas 
hegemônicas de enunciação e afirmações de corpos coletivos e insurgentes, em constante trânsito 
entre margens, fronteiras e devires... 
 
Normas e transgressões: reflexões críticas sobre gênero e sexualidade 
 

Preciado (2020) aponta críticas à epistemologia binária ocidental e à gestão biopolítica dos corpos, 
inspiradoras em nossa trajetória de estudos. O sistema sexo-gênero hegemônico é definido como uma 
estrutura hierárquica que busca, primariamente, preservar a dominação patriarcal sobre a reprodução 

da vida, impondo uma divisão binária que segmenta a vida social em apenas duas categorias: homem 
ou mulher, vivo ou morto, colonizador ou colonizado. A política desse regime não se manifesta apenas 

nas leis, mas como normas que forçam os corpos a escolherem um de seus lados, definindo a 
subjetividade como a cicatriz deixada por esse corte na multiplicidade do que poderiam ter sido.  
 
As homossexualidades e transexualidades foram rejeitadas e invibi(a)lizadas principalmente através da 
sua patologização e enquadramento compulsório no regime binário da diferença sexual. Este regime, 
considerado por Preciado (2022) uma epistemologia política e não uma ordem simbólica natural, foi 
cristalizada no final do século XIX e na primeira metade do século XX. A psicanálise freudiana e 

lacaniana assim como a psiquiatria, contribuíram, fundamentalmente, para a fabricação e 
normalização de uma sexualidade e identidade de gênero heterossexual e binária. A homossexualidade 

rotulada como um desvio da norma e a transexualidade como uma doença, foram colocadas em um 
lugar de exclusão, perversão e até mesmo psicose. Corpos foram diagnosticados como incapazes de 

resolver completamente o complexo de édipo ou de terem sucumbido à inveja do pênis. Essas 
violências foram (e são, em certa medida) mantidas por meio de processos sistemáticos que envolvem 

epistemologias, os saberes biomédicos e instituições outras.   
 

Essas exclusões e perversões estão registradas em uma memória coletiva e se expressam nos corpos 

em ações cotidianas que emergem por meio de inquietações, dúvidas, devires que trespassa realidades 
miúdas, pessoais e coletivas e se enredam aos corpos-territórios e às histórias de vida/corpo. 

Constituem-se experiências escritas por mãos trêmulas ou se entretecem nas narrativas silenciosas dos 
entrelugares dos corpos-territórios, corpos que, simultaneamente, são “dominados”, “controlados”, 

“violados” e “violentados”. E, ao mesmo tempo, resistem, lutam e se reinventam. Cada corpo-
território, em sua singularidade e em sua pluralidade, sabe o que sente ou já sentiu; conhece as dores 

e as suavidades das experiências corporais, aquilo que pesa, aquilo que alivia, o que fortalece ou 
fragiliza. Somos todas pensadoras e fazedoras de histórias de vida/corpo, tecendo nossas trajetórias 
junto a tantas outras vidas entrelaçadas.  
 



 

 97 

Então, (nos) perguntamos: quanto tempo, quantas atividades, quantos pensamentos e momentos de 

lazer nossos corpos experienciam, em consonância com nossos desejos e necessidades múltiplas? 
Muito pouco!... nossos corpos são como máquinas para o trabalho repetitivo e obrigatório, o lazer foi 

cooptado pelo capitalismo, e nossos desejos e necessidades nos são negados e transformados em 
dimensões de controle masculino/patriarcal. 

 
Um emaranhado de (im)possibilidades de “ser e estar no mundo” plenamente, nos invadem e 
desequilibram a dominação e as violências incorporadas pelo corpo-território, geram forças para 
refletirmos sobre os modos de romper as fronteiras implacavelmente impostas pelo capitalismo e pelo 
patriarcado, estruturas que, historicamente, configuram os principais dilemas de nossas agruras e, 
simultaneamente, os focos de nossos inconformismos, resistências e rupturas.   
 
O patriarcado é uma engrenagem de poder que cria verdades inquestionáveis, naturaliza 
comportamentos exigidos das mulheres. Como aponta Marcia Tiburi, em seu livro Feminismos em 
Comum, o patriarcado formula e impõe dogmas e leis inquestionáveis com o objetivo de “manter 

privilégios de gênero, sexuais, de raça, de classe, de idade, de plasticidade” (Tiburi, 2018, p. 40) É um 
programa de pensamento que organiza as relações familiares e sociais direcionado por homens com 

poder de um patriarca, um sistema em constante transformação para aprimorar a dominação dos 
homens sobre as mulheres na organização social como um todo. Por isso, (re)afirmamos que o 
patriarcado se reinventa e alimenta os algozes. Trata-se de um sistema engrenagem articulado, que se 
reinventa constantemente com o apoio capitalista e vice-versa. Nos momentos em que parece 
fragilizado, acreditamos estar prestes a superá-lo, mas ele se revigora, criando e recriando novas 
estratégias de dominação.   
 

Ao contemplarmos o que nos cerca, constatamos que as dificuldades, os obstáculos e as violências se 
manifestam em formas concretas e cotidianas, fornecendo matérias para inúmeras páginas e reflexões, 

questionamentos e insurgências, e a Filosofia tem nos ensinado, entre muitas coisas, a importância de 
questionar até mesmo aquilo que parece óbvio ou inquestionável. Em um tempo em que a ciência, 

muitas vezes, perde legitimidade justamente por “ousar” interrogar o que é dado como certo, torna -
se evidente: o pensamento crítico pode se tornar alvo de descrença, desvalorização e até perseguição. 

O “inquestionável” é uma armadilha: onde há certeza, não há espaço para o surgimento da sabedoria 
e nem para o exercício da resistência. A certeza nesse sentido, não apenas paralisa o pensamento como 
também inviabiliza qualquer possibilidade de transformação.  

 
Por isso, viva as ciências humanas e suas inquietações constantes! Nelas encontramos a coragem de 

enfrentar/confrontar as verdades estabelecidas, abrir caminhos para novas formas de compreender o 
mundo e, sobretudo, manter vivo o espírito crítico em meio a um cenário que frequentemente tenta 

silenciá-lo. 
 

Nesse trajeto reflexivo, apontamos que as identidades inquietantes, inconformadas, podem se rebelar 
diante de valorações impostas que reificam simbologias exteriores, punitivas e rígidas sobre o que seria 
o corpo feminino, mesmo quando tais representações pareçam positivas por serem simbólicas, 
religiosas, pactuadas institucionalmente, como por exemplo: “ser mulher é ser delicada, calma, ter a 



 

 98 

responsabilidade para com os filhos, com o marido, com pessoas idosas, mulher é essência divina”, 

atualmente exaltando-se o modelo de mulher “recatada e do lar”54.  
 

Ao mesmo tempo, estas representações geram insatisfações e perspectivas de questionamento e 
podem abrir brechas para outros sentidos corpo feminino, corpo masculino, de maternidade e 

paternidade, de ser mulher que pode ser mãe, trabalhadora fora ou dentro de casa, fora e dentro de 
casa – o que predomina – ou nada disso, apenas mulher, corpo/corpos/sentidos e significados.  
 
Os papéis sociais cumpriram e cumprem a ordenação de padrões e lugares sociais de atuação feminina, 
mas também geram questionamentos e promovem rupturas. Somos corpos-territórios e é 
fundamental que tenhamos controle sobre ele, que sejam compreendidos objetiva (biologicamente) e 
subjetivamente (gênero e sexualidade). Uma simbiose criativa, alegre, potente e liberta. 

 
“Ser mãe é coisa de mulher”: entre o que somos e o que esperam de nós 
 

Ao longo da história, foram instituídas múltiplas representações do que é ser “mulher” que 
obstaculizam a emancipação, a ruptura dos padrões hegemônicos de comportamento sexualidade. 

Para o filósofo Michel Foucault (2018) o poder atua de maneira produtiva ao criar ativamente discursos 
e categorias de saber que especificam e regulam a experiência do sexo (e sexual), moldando a forma 
como é compreendida e controlada socialmente. Nesse contexto, destacamos a representação da 
mulher associada e definida intrinsecamente à sua função biológica, carregada, também, pelas 
patologias compulsórias que reforçaram o controle social sobre seus corpos e comportamentos. Essa 
construção histórica contribuiu para a conformação de um modelo de feminilidade que se torna alvo 
de normatizações e vigilâncias específicas, refletindo as relações de poder nos campos do saber, do 

corpo e da sexualidade.  
 

O autor ressalta que as técnicas de controle e problematização sexual, incluindo a histerização, foram 
inicialmente intensificadas na/pela burguesia. Este grupo social buscou construir para si uma 

sexualidade discursivamente eficaz, cultivando seu corpo de classe por meio de uma combinação 
paradoxal de curiosidade e terror, valorizando o alto preço político de seu corpo em contraposição à 

nobreza e às classes operárias.  
 
Nesse cenário, a figura da mulher “ociosa” e/ou “nervosa” tornou-se um dos primeiros arquétipos 

intensamente sexualizados. Além disso, o dispositivo de sexualidade foi consolidado no âmbito da 
família moderna, não como um espaço de repressão do sexo, mas como um lócus de incitação contínua 

à sexualidade, em que a mulher, assumindo os papéis de mãe e esposa, tem seus comportamentos 
regulados e psicologizados para garantir tanto a funcionalidade do ideal de família, quanto a 

 
54 Essa expressão ganhou ampla repercussão no Brasil a partir de 2016, quando foi usada em uma reportagem da revista 
Veja (2016) para descrever Marcela Temer, então esposa do vice-presidente, Michel Temer, à época e que assumiria a 
presidência após o controverso processo de impeachment de Dilma Roussef, no mesmo ano e amplamente denunciado como 
um golpe institucional por diversos setores sociais e institucionais. A matéria exaltava as qualidades tradicionalmente 
atribuídas ao modelo conservador de feminilidade, como discrição, beleza e dedicação ao ambiente doméstico, reproduzindo 
estereótipos de gênero que reforçam papéis sociais patriarcais. A frase rapidamente se tornou um símbolo ambíguo, ora 
utilizada como referência por parte de quem compartilha esse viés, ora como ironia contestatória para denunciar a tentativa 
de retomada e reprodução de valores conservadores. 



 

 99 

manutenção da saúde social. A família, atua, então, como mediadora que fixa e intensifica a 

sexualidade imposta, articulando-se com o sistema de alianças e faz perdurar as relações de poder que 
extrapolam a esfera privada.  

 
Assim, foram instituídas inúmeras representações do feminino que impedem a emancipação e a 

ruptura dos padrões impostos de comportamento e de vivência da sexualidade, ou seja, dificultam o 
fortalecimento da capacidade de as mulheres controlarem o seu próprio corpo-território e o tempo de 
experienciar este corpo. Uma representação formadora da subjetividade das mulheres, que 
destacamos é a de “ser mãe”, é a condição do cuidar, objetivada e configurada “imprimida em nossas 
vidas”. Estamos falando em um sentido simbólico, rede de significados aceitos por nós mesmas – um 
exemplo está na dificuldade de desprendimento dos afazeres da casa e dos cuidados direcionados à 
família, com destaque à prole.  
 
Historicamente, o útero tem sido ‘objeto’ de intensa expropriação política e econômica, não sendo um 
órgão privado, mas um espaço biopolítico de exceção, um “laboratório do estado-nação”. A 

heterossexualidade, mais do que uma prática sexual é um regime político e uma tecnologia social de 
reprodução politicamente assistida, e utiliza o casamento para assegurar o agenciamento reprodutivo. 

A hegemonia da masculinidade e feminilidade normativa é reforçada pelo seu acesso prioritário aos 
dispositivos técnico-científicos de reprodução, relegando corpos enquadrados como “minorias” ao 
silêncio e esterilização política (Preciado, 2020).  
 
Embora o termo, “minorias”, seja amplamente utilizado, consideramos fundamental problematizá -lo, 
sobretudo por sua imprecisão conceitual e política. Compreendemos “minorias” como uma categoria 
de poder que expressa desigualdades historicamente construídas no acesso a direitos, oportunidades, 

representações e visibilidade. Nesse sentido, estão em jogo os processos de minorização, ou seja, a 
produção social de inferiorização e subalternidade de determinados grupos. A subalternidade não é 

uma “marca” ou um modo definidor das pessoas/mulheres hierarquizadas nas relações de poder, mas 
uma condição, posição a que são inseridas com o intuito de invisibilizá-las e fragilizá-las enquanto 

sujeitas sociais (Bidaseca, 2010). 
 

Recusamos, portanto, a noção de um centro normativo como parâmetro para as demais existências e 
reconhecemos que o uso sem os devidos cuidados pode reforçar a marginalização, alimentar 
hierarquias simbólicas e perpetuar violências estruturais que já marcam as nossas histórias e os nossos 

corpos. É necessário deslocar a linguagem para desestabilizar as lógicas que (se) sustentam (n)as 
exclusões.  

 
Nos inspiramos pela reinvindicação de novas formas de aliança e afeto. A figura da mãe biológica atada 

à casa pela naturalização do vínculo materno oculta e desvaloriza a importância de outras figuras de 
cuidado cujos vínculos com a criança são marcados por relações de opressão racial e de classe.  

 
Vamos ao texto “Racismo e sexismo na cultura brasileira” da antropóloga e feminista negra, Lélia 
Gonzalez (2020), que qualifica a nossa interpretação do duplo fenômeno do racismo e do sexismo, os 
quais, quando combinados, produzem resultados violentos sobre as mulheres negras, em particular, 
constituindo o racismo como a “sintomática que caracteriza a neurose cultural brasileira”.  



 

 100 

Essa perspectiva de análise é elaborada a partir das noções de ‘mulata’ e ‘doméstica’ que são 

atribuições de uma mesma sujeita, cuja nomeação depende da situação na qual a mulher negra é 
vista/colocada. Contudo, é a figura da ‘mãe preta’ que se revela como a verdadeira mãe na cultura 

brasileira, pois cabe a ela amamentar, banhar a criança, ensinar a falar e exerce a função materna de 
fato, compartilhando os valores que constituirão o imaginário da criança brasileira.  

 
A representação – “de ser mãe” – elabora um sentido ressignificando a própria linguagem, o verbo 
“dedicar transforma-se em dedicar-se, provocando uma mudança de sentido, pois confere à ação uma 
dimensão temporal ininterrupta reavivando o sentido religioso que há em dedicar-se, o empenho de 
continuidade, de ligação profunda, [...]” (Lispector, 1984, p. 22). O sentido do dedicar-se, para nós, 
impõe um conjunto de atribuições que se ligam ao eixo principal “ser mãe”, tanto que as principais 
atenções e responsabilidades estão voltadas aos cuidados com a família, com pessoas de mais idade, 
com crianças, cuidar... dedicar-se... cuidar, um ininterrupto ciclo. Muitos movimentos de resistência de 
mulheres nos dizem sobre a necessidade do reconhecimento do trabalho dentro de casa, com 
remuneração e direitos, desvinculado do princípio essencialista de que as mulheres teriam como 

missão essencial, a da maternidade e a do cuidado.  
 

As representações sociais se constituem e, ao mesmo tempo, interiorizam-se nas práticas sociais, estão 
na linguagem, nos pensamentos, comportamentos, signos e símbolos, em condições ambíguas e não 
muito definidas ou delimitadas. Podem impulsionar ou ofuscar expectativas, interferem nas decisões 
cotidianas, por isso, podem surpreender ao abrir ou fechar perspectivas de sentidos para a vida.  
 
Com pesquisas e estudos críticos acerca dessas representações sociais e suas interferências na 
realidade e na vida das mulheres, podemos aturdir outras manifestações valorativas potenciais às 

rupturas, quando conhecimentos concretos e nascidos das experiências femininas/feministas 
permitem desvelar as formas de poder e dominação, abrindo o possível histórico e social (Lefebvre, 

1983). 
 

Assim sendo, as representações sociais têm potencial de sustentar domínios e o próprio patriarcado, 
mas também, permitem sonhar, imaginar, criar, compartilhar e acreditar que outras relações e poderes 

pulverizados, são possíveis.  
 
A memória individual e coletiva – ancestral – cingem essas representações falsas e verdadeiras, por 

isso, não obstante, sabermos que a “luta vale nossas vidas”, que resistir e buscar as transformações 
nos importam e, nas últimas décadas alcançamos muitos objetivos, ainda assim, sentimos o peso 

secular da tradição sobre os nossos corpos-territórios. Por outro prisma, um dos maiores desafios, 
talvez, causadores de sofrimento, sentimento de impotência e culpa, sejam exatamente esse, o conflito 

ou a junção “a mulher e a mãe”, ou seja, conciliar os papeis historicamente e cotidianamente 
reforçados, a nós atribuídos como essência, destino, configuração biológica, com a missão de 

cuidadoras e sensíveis e, por outro lado, a experiência dos nossos desejos e dos nossos projetos e 
sonhos.  
 
A representação da maternidade como destino fortalece o patriarcado enraizado na sociedade e gera 
sentimento de culpa nas mulheres por não desejarem esta condição. Pode suscitar um peso terrível 



 

 101 

para corresponder ao que se impõe como “uma mãe responsável” e que “ama incondicionalmente”, 

naturaliza a sobreposição das responsabilidades de dentro e fora das relações privadas (trabalho fora 
e dentro de casa), ratifica a valorização extrema do espaço privado onde as dominações e violências 

são naturalizadas e intensificadas.  
 

Sob tais objetivações, nós – mulheres – ainda apresentamos dificuldades em delegar tarefas a outrem, 
pois incorporamos as obrigações socialmente construídas que são reforçadas por meio da educação 
formal e não formal, na constituição de valores e de comportamentos dominantes. Notamos como a 
moralidade das doutrinas religiosas e conservadoras são eficazes em suas propostas de 
condicionamento social e são aceitas/internalizadas como verdades incondicionais. 
 
Entre os mecanismos controladores da moral está, especialmente, a crença na “essência feminina”, 
uma pré-determinação organizada em diversos modelos e regras a serem seguidos. Tal concepção se 
estruturou ao longo dos tempos por meio de padrões comportamentais e fixadores de modelos. Trata-
se de uma imposição do que é ser mulher e, nesse sentido, é quase obrigatório ser mãe, cuidar da prole 

e de suas ramificações, ser delicada, ser paciente.  
 

Destacamos a simbologia de ser mulher/mãe porque entendemos, e propomos a reflexão a partir 
também deste ponto, por se constituir no valor moral cristão sobre o qual são edificadas as dominações 
e violências contra nós, pois essa simbologia afeta direta e profundamente nossos corpos-territórios, 
justamente onde a nossa força vital, nossas emoções, sensações e desejos coexistem.  
 
Não falamos contra a maternidade, trazemos as reflexões sobre uma maternidade dominante 
modelada e forçada pelo patriarcado que nos impede de, até mesmo, sentir prazer e insegurança nessa 

condição, com seus desafios e sem idealizações. Mas um caminho a ser aberto, também, para não 
almejar nada disso, como condição exclusiva de nossas existência e poder traçar outros caminhos, 

outras maternidades e modos de viver disruptivos ao modelo hegemônico da heteronormatividade.  
 

Na maternidade, está para além da dimensão biológica – como a concepção ou a gestação – 
especialmente em um contexto onde diversas tecnologias reprodutivas já ampliam significativamente 

as possibilidades de reprodução. A importância está na vida com responsabilidade social, política, 
cultura, simbólica e ética envolvida na formação de pessoas potentes: sujeitas humanas singulares, 
únicas, marcadas por histórias e relações profusas. A maternidade, nesse sentido, não se limita a gerar 

biologicamente, mas implica participar ativamente da constituição de vidas que carregam sentidos, 
valores e pertencimentos.  

 
A pós-modernidade permitiu e influenciou uma realidade com deslocamentos de espaços e de afetos, 

de modo que a maternidade e a paternidade foram redefinidas e marcadas por uma pluralidade de 
possibilidades, como a adoção de crianças por casais homoafetivos. Por isso, a maternidade não tem 

significados ligados somente ao corpo como lugar de reprodução biológica, mas também de sentidos 
e significados sociais (Joaquim, 2006). 
 
As representações sociais sobre o corpo feminino não surgem isoladamente, tampouco de forma 
neutra; elas são construídas e fortalecidas no cotidiano, a partir das experiências sociais 



 

 102 

compartilhadas por mulheres, homens e crianças. Incorporadas de modo pouco racionalizado, essas 

representações são produto de um grupo social historicamente hegemônico e operam como 
dispositivos simbólicos de legitimação do poder patriarcal. Por estarem profundamente enraizadas na 

vida cotidiana, orientam comportamentos, regulam expectativas e, ao mesmo tempo, provocam 
insatisfações nem sempre conscientes ou plenamente compreendidas.  

 
A construção do gênero, portanto, é um processo contínuo e coercitivo, se manifesta por meio de um 
roteiro ensaiado e demanda a estilização dos corpos pelo social. Essa performance de gênero cria a 
ilusão convincente de uma identidade imemorial, disfarçando seu caráter performático e a natureza 
do acordo coletivo necessário para sustentá-la.  
 
O entendimento sobre gênero é uma representação produzida por diversas tecnologias e discursos 
institucionais, que operam para implantar essa representação em nosso corpo e mente. O que é 
tomado por ordem da(s) opressão(s) é, na verdade, a marca imposta pelo opressor, uma construção 
sofisticada e mítica que reinterpreta atributos físicos. A falha em performar o gênero corretamente é 

controlada por convenções regulatórias e punitivas, reforçando a noção de que o gênero não é um 
fato, mas uma ficção cultural (Butler, 2019).  

 
O caráter político dessa construção é intrínseco, uma vez que o gênero é uma forma primeira de 
significar as relações de poder e as categorias binárias “mulher” e “homem” são, fundamentalmente, 
categorias políticas e econômicas (Scott, 2019). As estruturas hierárquicas da sociedade são 
sustentadas pela crença na relação pretensamente natural entre o masculino e feminino, e questionar 
esses arranjos coercitivos ameaça o sistema por inteiro. Diante da rejeição institucionalizada da 
diferença, que sustenta a opressão em uma economia baseada no lucro, emerge a necessidade de uma 

luta política que não caia na falsa aparência de uma homogeneidade de experiência entre as 
feminilidades55 e também masculinidades. Acreditamos que a implosão das categorias rígidas é um dos 

objetivos contra o contrato heterossexual e a recusa ao poder econômico, ideológico e político que 
colocam a masculinidade como epicentro (Wittig, 2019).  

 
A representação da chamada “essência feminina” se estrutura a partir de categorias binárias e 

hierárquicas – bem/mal, homem/mulher, sagrado/profano, sexo/gênero, etc. – que organizam 
simbolicamente o mundo social e naturalizam as diferenças e produzem desigualdades. Essa “essência” 
é forjada no vivido, ao mesmo tempo em que o legitima, criando um ciclo de repetição que leva muitas 

mulheres a internalizarem os papeis que foram impostos/atribuídos socialmente. A maternidade e a 
ética do cuidado, nesse processo, tornam-se o ponto de partida e de chegada de uma travessia que, 

na verdade, roupa do corpo feminino sua pluralidade de possibilidades e sentidos. Os corpos das 

 
55 Ao longo do texto, utilizamos de maneira intercalada (e proposital) os termos “feminilidades”, “mulheres” e “mulher”, assim 
como “masculinidades”, “homens” e “homem”. Essa escolha não é aleatória: visa destacar as camadas de complexidade 
implicadas em tais categorias. Termos como “feminilidades” e “masculinidades” nos permitem tensionar as normatividades 
de gênero, deslocando o olhar das identidades fixas para os modos plurais e performativos de existência (Butler, 2017). Já 
os termos “mulher”, “mulheres”, “homem” e “homens” são construídas de maneira estratégica para marcar posições 
historicamente situadas e socialmente construídas dentro da lógica binária de gênero e sexualidade. Ao brincar com essas 
nomenclaturas, o texto convida à reflexão sobre as form as como os corpos são generificados, reconhecidos e politicamente 
inscritos no tecido social. 



 

 103 

mulheres, que poderiam ser autônomos e expressivos, são deslocados para o enaltecimento da função 

materna e do sacrifício como destino (Scott, 2019; Wittig, 2019).  
 

A rigidez dessas categorias dicotômicas é, portanto, fundamentalmente política. Não se trata de uma 
organização “natural” do mundo, mas de um sistema de significações que legitima relações desiguais 

e de poder. A “essência feminina”, nesse sentido, é uma ficção cultural: um mito de mulher imposto 
por uma ordem opressora que define os sexos como opostos complementares. A naturalização em 
torno das capacidades biológicas encobre o caráter político e econômico das próprias categorias, em 
especial, à das mulheres, que (se) sustenta na lógica da dominação masculina. O feminismo, portanto, 
ao desvelar essa estrutura, aponta para a necessidade de eliminação das categorias de sexo como 
forma de subversão do sistema.  
 
Nas potencialidades de (se) construir a partir das feminilidades, com possibilidades e contrassensos 
que isso envolve, as identidades múltiplas podem emergir. Quanto mais se vivenciam experiências que 
desafiam as representações sociais conservadoras sobre o que é ou não é “ser mulher”, mais a 

concepção de mundo se expande, e a capacidade de se reconhecer como protagonista ganha forças 
subjetivas inimagináveis. 

 
Refletimos teoricamente sobre realidades e situações concretas presenciadas/vivenciadas 
diuturnamente: há acomodações, permanências, mudanças, questionamentos e resistências, desde 
sempre. Ao rememorarmos o passado, trabalhamos a nossa memória individual e coletiva, e temos a 
chance de transbordar em resistências de nossas ancestrais, resistências vividas, presenciadas, 
aprendidas, internalizadas por meio de narrativas e registros históricos em nossos corpos-territórios. 
  

 Considerações finais para continuar pensando... 
 

Ao iniciarmos este texto apontamos a amplitude do tema por refletir aspectos da vida social em 
perspectiva de gênero não binária, não formativa, não rígida, mas sim relações ativas e performativas 

de gênero e sexualidade, vividas por corpos-território abertos aos devires. O “nós e por nós, muitas e 
muitos” sem fronteiras subjetivas ou controle sobre as vidas/corpos-território. Diuturnamente, vidas 

seguem em ebulição, insurgindo-se contra as forças conservadoras que impõem modelos e 
comportamentos sustentados por uma moral amalgamada de preconceitos. 
 

As Epistemologias Feministas Decoloniais abrem um vasto caminho para as reflexões inacabadas e em 
constante construção, pois a vida é feita de tentativas, experimentos, avanços, recuos, performances 

inesperadas e criativas. Novas linguagens, discursos, premissas transgressoras insurgem-se e 
confrontam os mais variados mecanismos do poder patriarcal, sempre ávido por controlar as 

subjetividades femininas, feministas e outras tantas possíveis (Rago, 2019). É fato que uma gama de 
conhecimentos e experiências libertárias e emancipadoras borbulha nos labirintos das vidas/corpos-

territórios como lavas de um vulcão.   
 
Mesmo tempo em que estamos experimentando esse novo matiz conceitual e não normativo, com 
aberturas para diversas maneiras de ser e de viver a sexualidade e os gêneros, amplia-se a possibilidade 
de liberdade para a expressão dos desejos e dos prazeres. Nesse movimento insurgente, sustenta-se 



 

 104 

uma lógica que coloca a liberdade e o (des)controle do corpo e da sexualidade como representações 

do profano, atuando contra os conservadorismos orientados por uma moral judaico-cristã de 
representações sociais do corpo feminino como o “templo do sagrado”.  

 
Partindo da crítica a essas representações, é possível construir conhecimento que, enquanto tal, é 

apropriado socialmente - é presença. Nesse sentido, ele pode ser incorporado à cultura, de modo a 
orientar novas perspectivas de gênero e de sexualidade. Através do vivido e das tentativas humanas 
de existir e buscar novos caminhos, se institui uma prática de reflexão correspondente às condições 
concretas de existência. Então, práticas e teorias novas, potentes, performativas, estéticas, artísticas, 
cosmológicas, etc... Podem emergir no encontro entre as vidas de mulheres quando fortalecidas em 
suas subjetividades, colocando em evidência a invenção e a (re)invenção de sexualidades geradoras de 
liberdade e de novos significados para a efetiva diferença, na multiplicidade das identidades e em 
constante devir para outros mundos possíveis. Desse modo, as representações perdem seu sentido de 
estagnação, de imobilidade, de aprisionamento e novos conhecimentos colocam sonhos e utopias no 
horizonte feminino, proporcionam espaços para a apropriação e valorização do próprio corpo. 

 
Com isso, as mulheres podem proferir o que são, por que agem de determinada maneira, o que 

desejam, o que as desacomodam e o que precisa ser modificado. Dentre essas premissas, afirmam por 
quais direitos lutam e como querem/escolhem seu posicionamento social e político. Resistências 
contra quem diz o que podem ser, quem tenta as definir, são fundamentais, pois, muitas interposições 
do mercado, de religiões, nas escolas, de homens, são recorrentes. E, como diria Foucault (1995, p. 
20): “não me pergunte quem sou e não me diga para permanecer o mesmo: é uma moral de estado 
civil; ela rege nossos papeis. Que ela nos deixe livres quando se trata de escrever". Tais resistências são 
formadas e formadoras por um feixe de identidades fluídas e múltiplas, tangenciadas pela 

interseccionalidade de gênero, raça/etnia, classe social, culturas.  
 

Essas identidades múltiplas não são essências, mas sim consciências dos possíveis (Lutfi; Sochaczewski; 
Jahnel, 1996), que dão sentido às experiências dos corpos e mentes que se fortalecem em suas 

vivências. As mulheres, em suas diferenças entre si e em relação aos homens, têm o direito de viver e 
expressar essa condição com liberdade e não com inferioridade. Suas vozes devem ressoar para além 

do domínio masculino que historicamente prevalece na sociedade e ultrapassar os papéis que lhes 
foram atribuídos ao longo dos séculos. Essas vozes precisam se unir às de outras mulheres e 
feminilidades que, muitas vezes, não encontram espaços legítimos para manifestações – elas 

permanecem isoladas com suas angústias, utopias e vivências, que precisam ser convertidas em forças 
de resistência e luta contra qualquer representação do corpo feminino que o aprisione. Especialmente 

contra as dominações normativas e as violências de gênero, mas também contra tantas outras formas 
de opressão que somente as singularidades podem nomear.  

  
 

 
 
 
 
 



 

 105 

  Referências 

 
Bidaseca, K. (2010). Perturbando El Texto Colonial. Los estúdios (pós) coloniales em América Latina. SB. 

(Série Estudios Poscoloniales) 
Butler, J. (2017). Problemas de Gênero: Feminismo e Subversão da identidade (R. Aguiar, Trad.). 

Civilização Brasileira. 
Butler, J. (2019). Atos performáticos e a formação dos gêneros: um ensaio sobre fenomenologia e 

teoria feminista. Em H. Buarque De Hollanda (Ed.), Pensamento feminista: conceitos 
fundamentais (p. 213-230). Bazar do Tempo. 

Deleuze, G. & Guattari, F. (1995). Rizoma. (A. G. Neto & C. P. Costa, Trad.). Em Mil platôs: capitalismo 
e esquizofrenia (1ª ed.). Editora 34. Disponível em: https://historiacultural.mpbnet.com.br/pos-
modernismo/Rizoma-Deleuze_Guattari.pdf. Acesso em: out. 2025. 

Foucault, M. (1995). Arqueologia do Saber. (L. F. B. Neves, Trad.) (4ª ed.). Editora Forense Universitária. 
Foucault, M. (2018). História da sexualidade 1: A vontade de saber. (M. T. da Costa Albuquerque & J. 

A. Guilhon Albuquerque, Trad.) (7ª ed.). Paz e Terra. 

Gonzalez, L. (2020). Por um feminismo afro-latino-americano: Ensaios, intervenções e diálogos (F. Rios 
& M. Lima, Orgs.). Zahar. 

Joaquim, T. (2006). Cuidar dos outros, cuidar de si: questões em torno da maternidade. Livros 
Horizonte LDA. 

Lefebvre, H. (1983). La presencia y la ausencia. Fondo de Cultura Econômica. 
Linhares, J. (2016, 18 abril). Marcela Temer: bela, recatada e “do lar”. Revista VEJA. Disponível em: 

https://veja.abril.com.br/brasil/marcela-temer-bela-recatada-e-do-lar. Acesso em: out. 2025. 
Lispector, C. (1984). A hora da estrela (7ª ed.). Nova Fronteira. 
Lutfi, E. P., Sochaczewski, S., & Jahnel, T. C. (1996). As Representações e o Possível. Em J. de S. Martins 

(Ed.), Henri Lefebvre e o Retorno à Dialética. Hucitec. 
Preciado, P. B. (2020). Um apartamento em Urano: Crônicas da travessia (E. Aguiar, Trad.; V. 

Despentes, Prefácio) (1ª ed.). Zahar. 
Preciado, P. B. (2022). Eu sou o monstro que vos fala: Relatório para uma academia de psicanalistas (C. 

Rodrigues, Trad.) (1ª ed.). Zahar. 
Rago, M. (2019) Epistemologia feminista, gênero e história. Em H. Buarque De Hollanda (Ed.), 

Pensamento feminista brasileiro: formação e contexto (p. 371-387). Bazar do Tempo. 
Scott, J. (2019). Gênero: uma categoria útil para análise histórica. Em H. Buarque De Hollanda (Ed.), 

Pensamento feminista: conceitos fundamentais (p. 49-80). Bazar do Tempo. 

Tiburi, M. (2018). Feminismos em Comum: para todas, todes e todos (5ª ed.). Rosa dos Tempos. 
Wittig, M. (2019). Não se nasce mulher. Em H. Buarque De Hollanda (Ed.), Pensamento feminista: 

conceitos fundamentais (p. 83-92). Bazar do Tempo. 
 

 
 

 
 
 
 
 

https://historiacultural.mpbnet.com.br/pos-modernismo/Rizoma-Deleuze_Guattari.pdf
https://historiacultural.mpbnet.com.br/pos-modernismo/Rizoma-Deleuze_Guattari.pdf
https://veja.abril.com.br/brasil/marcela-temer-bela-recatada-e-do-lar


 

 106 

Currículos, rizomas e a crítica à epistemologia ocidental reducionista 
Curricula, rhizomes and the critique of reductionist western epistemology 

 

Sirley Lizott Tedeschi 
Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul - Brasil  

tedeschi@uems.br 
https://orcid.org/0000-0002-4557-8282 

 

 
 

Resumo 
O texto é um ensaio teórico construído por meio de revisão de literatura, o qual objetiva analisar, em 

um primeiro momento, a epistemologia reducionista ainda presente nos currículos que, com base no 
cartesianismo, pretende produzir identidade de raiz única. Em um segundo momento, discutir a 
potência dos currículos na produção de identidades-rizoma. Para a análise e discussão, recorre, 
principalmente, às reflexões de Glissant (2003; 2021), Deleuze (1974; 1988), Deleuze e Guattari (2011), 
Hall (2003), entre outros, e entende que currículos interessantes são aqueles que produzem devires, 
que se assemelham a raízes gramíneas acentradas que se engalfinham sem hierarquização, que se 
retroalimentam das múltiplas conexões transversais e caóticas. Desse modo, pretende contribuir na 
construção de possibilidades curriculares menos reducionistas e mais rizomáticas. 
 
Palavras-chave: Currículos; Cartesianismo; Rizomas. 

 
Abstract 

This text is a theoretical essay developed through a literature review, aiming first to analyze the 

reductionist epistemology still present in curricula which, based on Cartesian thought, seeks to produce 
a single-rooted identity. In a second moment, it discusses the potential of curricula in fostering 
rhizomatic identities. For analysis and discussion, the essay primarily draws on the reflections of 
Glissant (2003; 2021), Deleuze (1974; 1988), Deleuze and Guattari (2011), Hall (2003), among others, 

and argues that compelling curricula are those that generate becomings, resembling decentralized 
grass roots that intertwine without hierarchy and are nourished by multiple transversal and chaotic 

connections. In this way, the essay aims to contribute to the development of less reductionist and more 
rhizomatic curricular possibilities. 

 
Keywords: Curricula; Cartesianism; Rhizomes. 

 
 

Introdução 
 

Para produzir uma “compreensão” dos seres e das ideias, o pensamento ocidental, conforme 

Glissant (2021), sempre colocou a exigência de transparência como princípio. Ele diz que, de acordo 
com essa epistemologia, “para poder te ‘compreender’ e, portanto, te aceitar, devo reduzir tua 

densidade a essa escala ideal que me fornece fundamentos para comparações e, talvez, para 
julgamentos. Preciso reduzir” (Glissant, 2021, p. 219, grifo do autor).  Salienta que até agora a imagem 

mailto:tedeschi@uems.br


 

 107 

do homem-sujeito centrado sobre si, unificado e coerente, fixo e permanente − que fez de sua imagem 

a ordem da semelhança, mascarando-a de um ente universal, matizado de racismo e de colonialismo 
− constantemente vem impedindo o acontecimento daquilo que ele define como Relação. Conforme 

o escritor martinicano, Relação é uma forma de leitura das pluralidades culturais e identitárias vigentes 
nas sociedades modernas onde o “Um” se transforma em pluralidade e o “Eu” se transforma em um 
nós abrangente e dinâmico. Ou seja, “o Um é substituído pelo plural, o absoluto, pelo relativo, a 

hierarquia, pela relação igualitária, a História, pelas histórias” (Damato, 1996, p. 185).  
 

Com base nas reflexões de Édouard Glissant sobre a noção de Relação −  conceito que aparece 
diretamente ligado “à imagem marcante da ‘identidade-rizoma’, da qual o autor se serve, a um só 

passo, para definir sua poética relacional e introduzir a problemática da alteridade, que trata como ‘o 
pensamento do Outro’” (Lima, 2016, p. 9, grifo do autor) – nós nos propomos a analisar/discutir, por 

um lado, a epistemologia reducionista ainda presente nos currículos e que pretende produzir 
identidade de raiz única – expressão utilizada pelo autor martinicano como referência ao cartesianismo 
e à metáfora arbórea do conhecimento. Por outro lado, a analisar/discutir a potência dos currículos na 

produção de identidades-rizoma – expressão também utilizada por Glissant (2005) e inspirada em 
Deleuze e Guattari (2011) para inventar/produzir/fabricar outras possibilidades epistemológicas de 

compreender o mundo, neste caso, mundo-rizoma no qual todos têm necessidade de todos, onde 
todas as culturas têm necessidade de todas as culturas.  

 
Na forma de ensaio teórico, esta pesquisa propicia dialogar com às reflexões de Glissant (1981; 2005; 

2021), Deleuze (1988;1974), Deleuze e Guattari (1992; 2011), Hall (2003), Bhabha (2013), entre outros, 
e contribuir na construção do conhecimento para pensar possibilidades curriculares menos 
reducionistas e mais rizomáticas.  Entendemos que todas as identidades se prolongam numa relação 
com o Outro e, portanto, desejamos currículos interessantes que produzam devires e relações de 
saberes e poderes a partir da imagem do rizoma; currículos que se assemelham as raízes gramíneas 
acentradas, currículos que se engalfinham sem hierarquização, currículos que se retroalimentam das 
múltiplas conexões transversais e caóticas. Trata-se de currículos que, ao se abrirem ao inesperado e 
inusitado, rompem com as amarras que lhe foram impostas, e sabem que “o critério mais importante 
para selecionar e priorizar saberes/culturas, conhecimentos/pensamentos ou disponibilizar signos em 
um currículo é a vida” (Paraiso,128,2023). 

 
Sobre reducionismos – ou sobre a identidade-raiz 

  
Foram muitos os ruídos provocados por Foucault (2016) ao anunciar em As palavras e as coisas 

que “o homem não passa de uma invenção recente, uma figura que não tem dois séculos, uma simples 
dobra de nosso saber, e que desaparecerá desde que este houver encontrado uma forma nova 
(Foucault, 2016, p. XXI).  Ao anunciar que o homem-sujeito centrado sobre si mesmo não é um fato 

dado, um ser concreto, o autor reforça a ideia de que ele é apenas efeito da episteme que começa a 
ser construída no final do século XVIII, portanto, apenas uma figura do saber do seu tempo. Bruni 

(2006) argumenta que as novas ciências que surgem naquele contexto – Filologia, Biologia, Economia 
– “ao romperem com a forma clássica do modo de ser do saber – a representação– colocam em seu 

lugar o Homem pensado como origem, sujeito e ser da linguagem, da vida e do trabalho (Bruni, 2006, 
p.34). Portanto, Foucault (2016) anuncia a morte do Homem que as ciências e a filosofia estabeleceram 



 

 108 

como modelo, “o Homem de Razão e o Homem de Bem, senhores da ordem, competentes para o 

exercício da exclusão do Outro” (Bruni, 2006, p.35). 
 

Embora a filosofia grega, especialmente a filosofia platônica, já tinha instituído a ideia de uma razão 
universal e de um sujeito uno e idêntico, dotado de capacidade para pensar/conhecer a origem de tudo 

o que existe, ressaltamos que, na filosofia grega, a verdade se manifesta fora do âmbito do sujeito, e 
este pode acercar-se daquela pelo filosofar. A filosofia moderna – principalmente a filosofia cartesiana 
– embora se aproprie desses ideais, inverte a perspectiva grega; agora é o sujeito que, utilizando-se de 
seu intelecto, descobre as verdades. Por isso Foucault (2016) avalia Renè Descartes, filósofo 
racionalista do século XVII, como uma das figuras representativas da invenção desse 
homem/sujeito/idêntico a si mesmo e dotado de capacidade para esclarecer  a ordem do mundo.  
 
Descartes (1973) toma a Dúvida Metódica como um caminho que parte de uma série de peripécias 
humanas para legitimar esse sujeito cognoscente. Ternes (2000) defende que a Dúvida Metódica: 

 

 [...]suspeita da tradição escolástica, transpõe as ilusões dos sentidos, distingue 
o sonho da vigília, desembaraça-se da loucura (não posso ser como aqueles 

insensatos...), desmarcara o Gênio Maligno, e, por fim, aporta na primeira 
evidência. Enfim, apesar de tudo, Eu Penso! Cogito! (Ternes, 2000, p.60, grifo 
do autor). 

 
Nas Meditações Metafísicas, o filosofo francês afirma que “após ter pensado bastante nisto e ter 
examinado cuidadosamente todas as coisas, cumpre concluir e ter por constante que esta proposição, 
eu penso, eu existo, é necessariamente verdadeira todas as vezes que a enuncio ou que a concebo em 

meu espirito” (Descartes, 1973, p. 100, grifo do autor). Ao postular duas substâncias distintas – mente 
e matéria –, Descartes (1973) estabelece o dualismo que marca fortemente a filosofia desde então. Ele 

acreditava que o sujeito individual, colocado no centro da “mente” seria dotado de uma capacidade 
de explicar todas as coisas por meio de um reducionismo capaz de extrair os elementos essenciais e 

irredutíveis de todas as coisas. Cogito ergo sum, enfatiza Hall (2003): 
 

[...]era a palavra de ordem de Descartes: ‘Penso logo existo’ [...] Desde então, 
esta concepção do sujeito racional, pensante e consciente, situado no centro 
do conhecimento, tem sido conhecida como o ‘sujeito cartesiano’” (Hall, 2003, 

p. 27, grifo do autor). 
 

Instaura-se, desse modo, a ordem da razão e se produz, para utilizar uma expressão de Foucault (2016) 
uma distância incontornável entre “as palavras e as coisas”. O mundo se torna, apenas, nossa 

representação, “mundo-visão, visão de um sujeito solitário, ausente desse universo apenas 
contemplado” (Ternes, 2000, p. 60).  

 

Como efeito dessa epistemologia racionalista − que se propaga a partir de Platão e se consolida na 
modernidade com Descartes − Glissant (2005) afirma que os povos da Europa e as culturas ocidentais 

concebem toda a identidade como:  



 

 109 

[...]uma identidade de raiz única e exclui o outro. Essa visão da identidade se 

opõe à noção hoje “real”, nas culturas compósitas, da identidade como fator e 
como resultado de uma crioulização, ou seja, da identidade como rizoma, da 

identidade não mais como raiz única, mas como raiz indo ao encontro de outras 
raízes (Glissant, 2005, p. 27, grifo do autor).  

 
O autor martinicano reforça que o pensamento hegemônico do Ocidente se enraíza neste conceito de 
identidade, que chama de identidade-raiz, expressão tomada de Deleuze e Guattari (2011). Os filósofos 
franceses dizem que a Árvore ou a Raiz, imagem cartesiana do conhecimento, não para de desenvolver 
a lei do Uno – lei que enfraquece/mata toda a multiplicidade ao redor dela.  O conhecimento, nessa 
perspectiva, “é tomado como uma grande árvore, cujas extensas raízes devem estar fincadas em solo 
firme (as premissas verdadeiras), com um tronco sólido que se ramifica em galhos e mais galhos, 
estendendo-se assim pelos mais diversos aspectos da realidade” (Gallo, 2008, p. 76). A perspectiva 
arbórea remete à unidade, todas as ramificações remetem ao mesmo (raiz/caule). Essa metáfora 

inspirou uma triste imagem do pensamento − inclusive nos currículos − que não cansa de 

avaliar/julgar/nomear toda a multiplicidade a partir de uma unidade superior, identidade/raiz.  
 

Partindo da crítica de Deleuze e Guattari (2011), a noção de identidade-raiz, Glissant (2021) enfatiza 
que a metáfora arbórea do conhecimento − de raiz única com um tronco que toma tudo para si, 

matando o que está ao seu redor – se opõe à ideia de rizoma –, “raiz ramificada distribuída em redes 
na terra ou no ar, sem que nenhum tronco intervenha como um predador irremediável” (Glissant, 

2021, p. 34). Ele toma o pensamento rizomático dos filósofos franceses como referência para aquilo 
que chama de “poética da Relação, segundo a qual toda a identidade se desdobra numa relação com 
o Outro” (Glissant, 2021, p.34). Isso implica a aceitação das diferenças e o relacionamento com o Outro 
sem a pretensão de impor nenhuma verdade.  
 

Desse modo, o autor faz emergir a noção de uma “totalidade-mundo” em oposição à unicidade e 
universalidade. Contrapõe à ideia do Uno, à concretude da diversidade dos povos que habitam o 

mundo, às trocas constantes e ao contato dialógico, assim como, à interdependência e simbiose entre 
os diversos, que produz, como efeito, identidades-rizoma. No lugar do “eu”, sujeito universal, estável, 

unificado, proliferam novas imagens de subjetividades: “como socialmente construída; como dialógica; 
como inscrita na superfície do corpo; como especializada, descentrada, múltipla, nômade (Rose, 139, 
2001); como efeito de práticas, em tempos e contextos específicos. Assim, os autores nos mostram 
novos modos de se perceber as culturas e dissolvem os pressupostos metafísicos que servem de 
fundamento a uma identidade abstrata e que se coloca como universal.   
 
A poética da Relação de Glissant (1981) é uma maneira de pensar/frequentar o mundo que leva em 
conta a diversidade de todos os povos; que garante a todos os povos e culturas um lugar no mundo. 
  

O Diverso, que não é o caótico nem o estéril, significa o esforço do espírito 

humano em direção a uma relação transversal, sem transcendência 
universalista. O Diverso tem necessidade da presença dos povos, não mais 

como objeto a sublimar, mas como projeto a pôr em relação. O Mesmo requer 
o Ser, o Diverso estabelece a Relação. [...] Como o Mesmo se eleva no êxtase 



 

 110 

dos indivíduos, o Diverso se espalha pelo transporte das comunidades. Como o 

Outro é a tentação do Mesmo, o Todo é a exigência do Diverso (Glissant, 1981, 
p. 190). 

 
 O autor nos faz ver que toda cultura é heterogênea e forma-se a partir “do contato necessário com 

outras culturas, não havendo, portanto, razão de ser para a perpetuação das noções de ‘origem’, 
‘genealogia’ ou ‘princípio’, tão recorrentes nos discursos histórico e antropológico ocidentais” (Lima, 
2016, p. 7, grifo do autor); nos faz ver que o diverso passa pela totalidade dos povo, das culturas, das 
comunidades; nos desafia a  desconstruir as grandes sínteses aglutinadoras que , no Brasil, nos fizeram 
esquecer “de tudo aquilo que arranha, desafina e desafia, ainda hoje, o seu desejo de construção de 
hibridações e amálgamas tecidas sem zona de contato densa, larga e duradoura” (Kiffer; Pereira,2021, 
p. 20). Conforme os autores, em nosso país: 
 

O seu edifício letrado (o seu cânone) branco, e majoritariamente masculino, 
esqueceu de um conjunto imenso de vidas, modos de existir, vozes e corpos não 

brancos [...] multiplicando exclusões, impedimentos, silenciamentos, e também 
insurgências e reinvindicações antes pouco ou não ouvidas. Poderíamos ainda 

dizer, esquecidas? (Kiffer; Pereira,2021, p. 21). 
 
No entanto, essas vozes e corpos, modos de existir não brancos, cada vez mais estão adentrando 
espaços institucionais, derrubando barreiras e construindo caminhos. No que se refere às instituições 
educacionais, os currículos estão sendo pressionados a se r izomatizarem, a serem tecidos nos 
encontros dinâmicos de todas as possibilidades e potencialidades das humanidades, da mistura de 

todas as histórias − particulares ou coletivas − que são sempre diferentes, da abertura à multiplicidade 

e à errância.  Sob esse aspecto, só a diferença assegura a energia e a preservação do diverso nos 
currículos, onde todos os elementos heterogêneos entram em contato e se valorizam sem estabelecer 

nenhuma hierarquia.  
 

Sobre rizomatizar os currículos 
 

Nietzsche (1998) se referia ao homem como um animal que julga, e Descartes (1973) enfatizava 
a necessidade de reduzir para melhor conhecer. Decorre disso, em certa medida, aquilo que Skliar 

(2019) destaca, referindo-se a Elias Canetti: “Eu o conheço, disse ele orgulhoso antes de começar a sua 
difamação” (Skliar, 2019, p.152). Usar epistemologias, linguagens, ações, para “enclausurar, para 
reduzir, para enjaular, para agravar, para injuriar, para apequenar, aprisiona, enclausura, reduz, 
enjaula, agrava e apequena, [...] sobretudo, a relação, a vida” (Skliar, 2019, p.152).  

 

É preciso interromper as epistemologias do Uno, da Identidade Raiz que ainda marcam os currículos, 
pois, conforme Tedeschi e Pavan (2017), ao assumir a epistemologia ocidental, predominantemente 

identitária, a educação e o currículo, em certa medida: 
 

[...]ainda apostam na existência de princípios universais capazes de garantir o 
acesso às verdades essenciais, apostam nas grandes narrativas com explicações 
totalizantes sobre a vida e a sociedade e, principalmente, apostam na 



 

 111 

existência de um sujeito uno e idêntico. Mais que se apoiar nesses princípios, 

as instituições educacionais – entre outras – são encarregadas de transmiti-los, 
universalizá-los e naturalizá-los (Tedeschi; Pavan, 2017. p. 694). 

 
É preciso desconfiar de qualquer universalismo e essencialismo, de qualquer nostalgia por uma origem 

perdida, desconfiar de qualquer fim último para o qual a história se encaminharia de forma inevitável. 
Preferir a diferença à identidade, como destaca Corazza (2003). É preciso se recusar a entender o 
mundo com base em negações que sempre confirmam/afirmam o mesmo e o idêntico. “Sair da órbita 
da contradição. Reprimir ou libertar. Natureza ou cultura. Indivíduo ou sociedade. Sujeito ou objeto. 
Realidade ou aparência. Desejo ou civilização. Poder ou resistência” (Corazza, 2003, p.10). Para libertar 
a diferença, a autora destaca a necessidade “de um pensamento sem contradição, sem dialética, sem 
negação: um pensamento que diga sim a divergência[...]. Um pensamento não identitário” (Corazza, 
2003, p.10). Em vez de “isto e não isto” reforçado pelo pensamento identitário, a diferença afirma o 
“isto, e aquilo e mais aquilo....”, conforme a autora. 
 

Em virtude disso, não devemos perguntar o significado ou significante de um currículo. Seguindo o 
pensamento de Deleuze e Guattari (2011), não se buscará nada compreender num currículo, 

“perguntar-se-á, com o que ele funciona, em conexão com o que ele faz ou não passar intensidades, 
em que multiplicidades ele se introduz e metamorfoseia a sua, com que corpos sem órgãos ele faz 
convergir o seu” (Deleuze; Guattari, 2011, p.18). Ao rizomatizar os currículos, a raiz principal já não 
existe, é abortada por raízes secundárias que se desenvolvem de forma muito diversa, como a grama, 
a erva daninha, raízes sem começo e sem fim e que se encontram sempre no meio. Conforme os 
autores: 

Um rizoma não começa nem conclui, ele se encontra sempre no meio, entre as 

coisas, inter-ser, intermezzo. A árvore é filiação, mas o rizoma é aliança, 
unicamente aliança. A árvore impõe o verbo ‘ser’, mas o rizoma tem como 

tecido a conjunção ‘e...e....e...’. Há nesta conjunção força suficiente para 
sacudir e desenraizar o verbo ser (Deleuze; Guattari, 2011, p.48, grifo do autor). 

 
Currículos que se rizomatizam estabelecem conexões e são heterogêneos.  Podem se conectar com 

tudo, pois qualquer ponto do rizoma pode se conectar com qualquer outro ponto. Diferente da árvore 
ou da raiz que intencionam sempre fixar um ponto, estabelecer uma hierarquia, o rizoma “não se 
presta a nenhuma hierarquização nem a ser tomado como paradigma, pois nunca há um rizoma, mas 

rizomas” (Gallo, 2008, p.76). Os currículos, nessa perspectiva, não recorrem aos refúgios generalizantes 
do universal como valor que os tranquiliza, ao contrário, eles contestam o universal generalizante e 

reivindicam a exigência das especificidades, das singularidades. 
 

Ao se rizomatizarem, os currículos sabem que “o Outro do pensamento está sempre posto em 
movimento pelo conjunto dos confluentes, onde cada um é transformado pelo outro e o transforma” 

(Glissant, 2021, p. 186); sabem da necessidade de eliminar qualquer exigência a priori de determinada 
racionalidade para poder pensar, para poder viver e ter todas as formas de existência comtempladas 
nos currículos; compreendem as identidades como sistemas de relação, como identidades-rizoma e 
questionam a identidade-raiz. Afinal, identidade-rizoma ou identidade-relação, para Glissant (2021), 
está ligada “à vivência consciente e contraditória dos contatos entre as culturas; está dada na trama 



 

 112 

caótica da Relação [...]; não idealiza nenhuma legitimidade como garantia de seu direito, mas circula 

em uma extensão nova” (Glissant, 2021, p.174). 
 

Decorre disso a necessidade de compreendermos, com Bhabha (2013), que todas as afirmações e 
sistemas culturais são construídos em espaços contraditórios e ambivalentes e que “as reivindicações 

hierárquicas de originalidade ou ‘pureza’ inerentes às culturas são insustentáveis, mesmo antes de 
recorrermos a instâncias históricas empíricas que demonstram seu hibridismo” (Bhabha, 2013, p.74, 
grifo do autor).  Ele diz que as mudanças culturais e as práticas transformadoras que se movimentam 
na instabilidade, práticas nem sempre visíveis, não podem ser articuladas como práticas culturais sem 
o reconhecimento de um espaço indeterminado de ação dos sujeitos da enunciação. Destaca que esse 
espaço indeterminado ou “Terceiro Espaço”, embora não representável, “constitui as condições 
discursivas da enunciação que garantem que os significados e os símbolos da cultura não tenham 
unidade ou fixidez primordial e que até os mesmos signos possam ser apropriados, traduzidos, re-
historicizados e lidos de outo modo” (Bhabha, 2013, p.74). 
 

Se estamos todos juntos nessa “totalidade-mundo”, na trama caótica da Relação, e se todos precisam 
de todos, como afirma Glissant (2021), precisamos considerar o “estar juntos” para pensar o que 

ocorre nos contextos escolares e curriculares. Neste caso, compreendemos com Skliar (2019) que o 
“estar juntos” não significa somente a potência do encontro ou a capacidade de desenvolver um 
projeto comum, mas, também, a impotência, o desencontro, o descobrimento das múltiplas 
fragilidades.   Para o autor, o “estar juntos” – juntos com as outras culturas, juntos com o diverso − 

tem a ver com estar no afeto, afetar e ser afetado e, nesse sentido, fazer coisas juntos no currículo não 

significa fazer “as mesmas ações nem uma identidade ou consenso entre pontos de vista, nem 
equivalência em seus efeitos pedagógicos” (Skliar, 2019, p.52). Ele destaca que: 

 
Se o que se concebe no interior das instituições educativas é um “estar juntos” 

sem percalços, perdemos o mais essencial da vida em comunidade: uma tensão 
incessante entre identidades e diferenças, a pluralidade das formas de vida, a 

possibilidade de transformar certas existências em outras e, o mais importante, 
o perceber que não há destinos traçados de antemão e que possivelmente, as 

escolas sejam o único lugar onde, para muitos indivíduos, põe-se em jogo a 
invenção de outra linguagem e a concretização de destinos diferentes (Skliar, 

2029, p.52, grifo do autor). 
 

 Vivemos durante muito tempo pressionados por um pensamento ocidental cuja maior ambição era a 
previsibilidade, a certeza – por isso a vontade de reduzir.  Ocorre que, com Glissant (2005), percebemos 

“que em matéria de relações culturais, ou seja, desses espaços-tempos que as comunidades segregam 

em torno de si e enchem de projetos, de conceitos e frequentemente de inibições, a regra é a 
impossibilidade da previsão” (Glissant, p. 102). É o caos- mundo de Glissant (2005), “o choque, o 

entrelaçamento, as repulsões, as atrações, as conivências, as oposições, os conflitos entre a cultura 
dos povos na totalidade mundo contemporâneo” (Glissant, 2005, p.99), produzindo sempre algo 
inesperado. 
 



 

 113 

E os currículos são lugares onde o caos-mundo adentra/precisa adentrar e, com ele, a diversidade 

epistemológica, o “encontro de elementos culturais vindos de horizontes absolutamente diversos e 
que realmente se crioulizam, realmente se imbricam e se confundem um no outro para dar nascimento 

a algo absolutamente imprevisível, absolutamente novo [...]” (Glissant, 2005, p.17-18). Ocorre disso 
que a educação e o currículo, conforme Fleuri (2003), passam a ser entendidos:  
 

[...] como o processo construído pela relação tensa e intensa entre diferentes 
sujeitos, criando contextos interativos que, justamente por se conectar 
dinamicamente com os diferentes contextos culturais em relação aos quais os 
diferentes sujeitos desenvolvem suas respectivas identidades, torna-se um 
ambiente criativo e propriamente formativo, ou seja, estruturante de 
movimentos de identificação subjetivos e socioculturais (Fleuri, 2003, p. 31). 

 
Entretanto, as relações entre culturas diferentes não podem ser consideradas, nos currículos escolares 
e nas instituições sociais como um todo, a partir de uma lógica binária – negro/branco, centro/periferia, 

dominador/dominado, sul/norte, homem/mulher, normal/anormal, entre outros −, pois, conforme o 
autor, isso impede a compreensão da “complexidade dos agentes e das relações [...], a reciprocidade 

das inter-relações, [...] a pluralidade e a variabilidade dos significados produzidos nessas relações” 
(Fleuri, 2003, p. 24); pode , inclusive, levar a supor que quaisquer significados produzidos por um 

sujeito social são determinados de forma unidirecional pela referência cultural de outro sujeito. Ainda 
ressalta que: 

 Esse entendimento pode reforçar o processo de sujeição à medida que, ao 

enfatizar a ação de um sujeito sobre o outro, obscurece o hibridismo das 
identidades, a ambivalência e a reciprocidade das relações sociais, assim como 

a capacidade de autoria dos diferentes sujeitos sociais (Fleuri, 2003, p. 25). 
 

O que está sendo colocado em questão é a própria ontologia do Ocidente, ou seja, no lugar do “Eu” 
cartesiano – dono de si mesmo, orgulhoso e dominador – coloca-se o “sendo”, o ser em Relação de 

Glissant (2005). Por isso, não se trata de uma defesa das identidades, ou de uma pluralidade de 
identidades-raiz, “mas da indução à imaginação de uma identidade rizomática (ou submarina) 

constantemente afetada pelo de-fora (e o afetando), ainda que sem se dissolver num amálgama 
indefinido: trata-se sempre de soma, nunca de dissolução” (Theophilo, 2022, p.1018).  

 
Nessa perspectiva, rizomatizar os currículos significa estar aberto para pensar o impensado, o ainda 
não pensado do pensamento curricular, o diferente de si, o seu outro, a exterioridade. E, precisa ter 
presente, segundo Corazza (2003), que esse pensamento “nada é sem as forças efetivas que agem 

sobre ele e as indeterminações afectivas que o forçam a pensar de outro modo, pela criação de novos 

conceitos requeridos pela experiência real, e não apenas possível, dando lugar a novas 
experimentações de vida” (Corazza, 2003, p.32). 

 
Portanto, ao mesmo tempo em que os currículos ainda marcados pelo reducionismo cultivam uma 
certa “repugnância singular em pensar a diferença, em descrever os afastamentos e dispersões, em 

desintegrar a forma tranquilizadora do idêntico” (Foucault, 2008, p.13) − como se tivessem medo de 
pensar o outro, o diverso, a diferença, no tempo de nosso próprio pensamento;  ao se rizomatizarem, 



 

 114 

os currículos se afastam da pretensa calma que oferece o idêntico – o mesmo rosto, a mesma voz, os 

mesmos seres, os mesmos pensamentos – e se aventuram na diferença – diferença que projeta “o 
desforme, o indefinido, a perturbadora sensação do estranho sem nome” (Skliar, 2019, p.69). 

 
Talvez por tudo isso, o pensamento de identidade como raiz, pensamento reducionista, que marca as 

culturas ocidentais e que, em certa medida, está presente nos currículos, se sente pressionado a se 
rizomatizar diante de políticas educacionais/curriculares e de movimentos de grupos minoritários que  
fomentam o acesso e permanência, no espaço escolar,  dos sujeitos antes invisibilizados ou 
desconsiderados como sujeitos de conhecimento, assim como, do fortalecimento dos seus 
conhecimentos, demandas políticas, valores, corporeidade, condições de vida, sofrimentos e vitórias, 
como afirma Gomes (2012). Esses grupos socioculturais e raciais provocam/incomodam o currículo 
eurocêntrico/reducionista e abrem possibilidades de os currículos se rizomatizarem. 

 
Algumas considerações 

 

Vivemos um momento na história, segundo Mbembe (2018), em que a Europa deixou de ser o 
centro de gravidade do mundo. Entretanto, ele salienta que, tratando-se dessa reviravolta, estamos 

ainda aprendendo a dar os primeiros passos.  De resto, se tal declaração “nos é graciosamente 
concedida, se ela suscita perplexidade ou se, em vez disso, mergulha-nos num tormento, uma coisa é 
certa: esse desmantelamento, também ele carregado de perigos, abre novas possibilidades para o 
pensamento crítico” (MBEMBE, 2018, p.11).  
 
Recordemos, com Glissant (2021), que o pensamento europeu sempre concebeu a identidade 
estabelecendo uma relação do mesmo com o mesmo e não em termos de pertencimento mútuo, de 

copertencimento a um mesmo mundo. Referindo-se ao autor martinicano, Mbembe (2018) salienta 
que, na verdade, existe um só mundo, o Todo-mundo, mas   composto por mil partes, composto de 

todos os mundos, “como se quisesse sublinhar a dimensão ao mesmo tempo epifânica e ecumênica do 
próprio conceito de humanidade – conceito sem o qual o mundo em si, em sua coisidade, nada 

significa” (Mbembe, 2018, p. 310).  
 

Romper com esse espelho moderno ocidental, que não para de girar sobre si mesmo, que reduz a 
diferença à identidade e, pensar a diferença e a vida, o semelhante e o dessemelhante sem 
reducionismos, são alguns dos grandes desafios do campo educacional e curricular. Dizemos isso pois, 

desde a antiguidade com Platão, passando por Descartes na modernidade, o ocidente, com sua 
epistemologia racionalista, se empenhou na construção e consolidação da identidade-raiz, tratando 

uma vez ou outra de esclarecer e limpar nossa consciência fratricida, nomeando/renomeando o Outro, 
não de qualquer forma, “mas a partir de nosso patrimônio a partir de nossa Consciência Humanitária, 

isto é, como ‘vítima’ – a ser socorrida, [...] a ser integrada [...] – ou como ‘culpável’ – que deve ser 
desmascarada” (Placer, 2011, p. 80, grifo do autor). E fez isso na tentativa de convencer a todos de que 

o Ocidente sempre esteve comprometido com a alteridade.  
 
As instituições educacionais e seus currículos, historicamente, foram/são afetados por esses ideais e, 
de algum modo, têm dificuldade de lidar com as singularidades. Decorrem disso a necessidade e o 
desafio de construções/criações curriculares com perspectivas mais rizomáticas, e menos arbóreas; 



 

 115 

currículos que produzem identidades como perspectivas em devir, e não identidades-raiz, como 

totalidades consagradas.  
 

Como saber se estamos nos afastando da vontade de conhecer/reduzir para melhor fixar/essencializar 
as identidades? Como saber se estamos dando os primeiros passos para rizomatizar os currículos? O 

que podemos dizer é que sempre que rizomatizamos os currículos nos afastamos da ideia de 
conhecimento da forma como compreendido pela epistemologia ocidental, pois compreendemos que 
conhecer não é buscar semelhança na diferença para melhor classificar; que conhecer não é “um 
trabalho de depuração para eliminar todas as diferenças espúrias e chegar ao cerne das ‘coisas’” 
(Corazza, 2003, p.41, grifo da autora);  que o conhecimento não extrai e nem abstrai todas as diferenças 
para fazê-las convergir ao Uno. Com Glissant (2021), dizemos que rizomatizar os currículos tem a ver 
com reivindicar o direito a “opacidade” – “que não é o encerramento em uma autarquia impenetrável, 
e sim a subsistência em uma singularidade não redutível” (Glissant, 2021, p. 2020). Reivindicar o direito 
à opacidade nos currículos significa negar a pretendida transparência do modelo universal traçado pelo 
pensamento ocidental. Significa reivindicar a descontinuidade, a temporalidade caótica, profetizar o 

desmantelamento do sistema de valores construídos pelo ocidente, assim como seu exercício sobre os 
demais povos, convocando o Ocidente, como pensa Glissant (2021), a dividir poética e politicamente 

esse direito.  
 
Se “o opaco não é o obscuro, mas ele pode sê-lo e ser aceito como tal, [se] ele é o não reduzível, que 
é a mais viva das garantias de participação e de confluência” (GLISSANT, 2021, p.222), então, currículos 
que se rizomatizam reivindicam “a opacidade do diverso, que anima a transparência imaginada da 
Relação” (Glissant, 2021, p.222), pois o imaginário não reduz, mas pressupõe o real sem determiná -lo 
a priori. 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 

 



 

 116 

Referências 

 
BHABHA, Homi Kharshedji. O local da cultura. 2.ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013. 

BRUNI, José Carlos. Foucault: o silêncio dos sujeitos. In.: SCAVONE, Lucila; ALVAREZ, Marcos César; 
MISKOLCI, Richard (Orgs.). O legado de Foucault. São Paulo: Editora da UNESP, 2006, p. 33-43. 

CORAZZA, Sandra. TADEU, Tomaz. Composições. Belo Horizonte: Autêntica, 2003. 
DAMATO, Diva Barbaro. Édouard Glissant: Poética e Política. São Paulo: Annablume, 1996. 
DELEUZE, Gilles. GUATTARI, Félix. O que é Filosofia? Rio de Janeiro: Ed. 34,1992. 
DELEUZE, Gilles. Diferença e Repetição. Rio de Janeiro: Graal, 1988. 
DELEUZE, Gilles. GUATTARI, F. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia. São Paulo: Editora 34, 2011.  
DELEUZE, Gilles. Lógica do Sentido. São Paulo: Perspectiva, Ed. da Universidade de São Paulo, 1974.  
DESCARTES, Renè. Meditações. São Paulo: Editora Abril, 1973. 
DESCARTES, Renè. Princípios da Filosofia. Portugal/Lisboa: Edições 70, 1997. 
FLEURI, Reinaldo Matias. Intercultura e educação. Revista Brasileira de Educação, n. 23, 

Maio/Jun/Jul/Ago 2003, p. 16-35.  

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 
FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. São Paulo: Martins Fontes, 2016. 

GALLO, Silvio. Deleuze e a Educação. 2ª ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 
GLISSANT, Édouard. Introdução a uma poética da diversidade. Juiz de Fora: UFJF, 2005. 
GLISSANT, Édouard. Le discours antillais. Paris: Seuils, 1981. p.190-201: Le Même et le Divers. 

Tradução de Normélia Parise. Disponível em: https://www.ufrgs.br/cdrom/glissant/glissant.pdf. 
Acesso em: 13/03/2023. 

GLISSANT, Édouard. Poéticas da Relação. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 
GLISSANT, Édouard. Traité du Tout-monde. Poétique IV. Paris: Gallimard, 1997. 

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. Currículo sem 
Fronteiras, v.12, n.1, pp. 98-109, Jan/Abr. 2012, p. 98-109. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 7ª ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2003. 
 KIFFERR, Ana; PEREIRA, Edimilson de Almeida. Prefácio. In.: GLISSANT, Édouard. Poéticas da Relação. 

Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021, p. 9-22. 
LIMA, Andrei Fernando Ferreira. O diverso como fundamento da(s) poética(s) da Édouard Glissant. 

non plus, nº 9, 2016, p. 4-13. 
MACHADO, Roberto. Deleuze, a arte e a filosofia. Rio de Janeiro: Zahar, 2009. 
MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: n-1, 2018. 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Genealogia da Moral. São Paulo: Companhia das letras, 1998. 
PARAÍSO, Marlucy Alves. Currículos: teorias e políticas. São Paulo: Contexto,2023. 

PLACER, Fernando González. O outro hoje: uma ausência permanentemente presente. In.: LARROSA, 
Jorge. SKLIAR, Carlos. (Orgs.). Habitantes de Babel: políticas e poéticas da diferença. 2ª ed. Belo 

Horizonte: Autêntica,2011. p. 79-89. 
PLATÃO. Diálogos. 5. ed. São Paulo: Nova Cultural, 1991. (Os pensadores). 

ROCHA, Enilce Albergaria. A. A poética do caos-mundo: diálogos entre oralidade e escrita. Psicanálise 
& Barroco –Revista de Psicanálise. v.4, n.1, jun. 2006, p. 08-17. 

ROSE, Nikolas. Inventando nossos eus. In.: SILVA, Tomaz Tadeu da. Nunca fomos humanos: nos 
rastros do sujeito. Belo Horizonte: Autêntica, 2001, p. 137-204. 

SILVA, Franklin Leopoldo. Descartes: a metafísica da modernidade. São Paulo: Moderna, 1993. 

https://www.ufrgs.br/cdrom/glissant/glissant.pdf


 

 117 

SILVA, Tomaz Tadeu da. A produção social da Identidade e da diferença. In.: SILVA, Tomaz Tadeu da 

(org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000. p. 
73 a 102. 

SKLIAR, Carlos. A escuta das diferenças. Porto Alegre: Mediação, 2019. 
TEDESCHI Sirley Lizott; PAVAN Ruth. Currículo e Epistemologia: a des-criação da 

identidade/universalidade e a criação da diferença/multiplicidade. Currículo sem Fronteiras, v. 
17, n. 3, p. 678-698, set./dez. 2017 

TERNES, José.  A morte do sujeito. In.: PORTOCARRERO, Vera. BRANCO, Guilherme Castelo. (Orgs.). 
Retratos de Foucault. Rio de Janeiro: NAU Editora, 2000. 

THEOPHILO, Gabriela Mitidieri. M. Errância e opacidade em Poética da Relação. Varia História, Belo 
Horizonte, vol. 38, n. 78, set/dez 2022, p. 1013-1020. 

 
1 Representação, conforme a tradição f ilosófica ocidental, é entendida como a crença de que o homem possui 
as mais variadas ideias e de que estas representam a verdadeira ordem do mundo. Conforme Silva (1993), “para 
uma teoria realista do  

conhecimento [...] a representação é apenas o ref lexo de objetos particulares ou então a transf iguração abstrata 
da ordenação do mundo material [...]. Em Descartes o que ocorre é o inverso: tudo o que temos primeiro são 
representações das quais se trata de atestar a realidade” (SILVA, 1993, p.10). 
1 Para Glissant (2005), totalidade-mundo é um rizoma no qual todos têm necessidade de todos. Ele diz que 
enquanto não aceitarmos essa ideia, culturas estarão ameaçadas. Destaca que “não será nem através da força, 
nem através do conceito que protegeremos essas culturas, mas através do imaginário da totalidade-mundo, isto 

é, através da necessidade vivida do seguinte fato: todas as culturas têm necessidade de todas as culturas 
(GLISSANT, 2005, p 156). 
1 Conforme Rocha (2006), “a noção de Caos-Mundo não é de natureza negativa. Ela não signif ica mundo caótico, 

desordem. Caos signif ica enfrentamento, harmonia, conciliação, mas também oposição, ruptura   intra   e entre   
a   multiplicidade   de concepções das culturas que conf luem umas nas outras na Totalidade-Terra concretamente 
realizada graças às revoluções dos povos e das minorias, e graças à revolução tecnológica” (ROCHA, 2006,  

p.9). 
1 Em relação ao conceito de crioulização, Glissant (1997) diz: “Eu nomeio crioulização o encontro, a interferência,  
o choque, as harmonias e as desarmonias entre as culturas, na totalidade realizada do mundo -terra. [...] Minha 

proposição é que hoje o mundo inteiro se criouliza e arquipeliza” (GLISSANT, 1997, p. 194).  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 118 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
 

Diversidad cultural, género y fronteras: cruces y desafíos 
contemporáneos 

 
 

 

Se terminó de editar en diciembre del 2025 en los talleres de Editorial Centro de Estudios e Investigaciones 
para el Desarrollo Docente. CENID AC Pompeya # 2705. Colonia Providencia C.P. 44670 Guadalajara, Jalisco. 

México Teléfono: 01 (33) 1061 8187 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 119 

Diversidad cultural, género y fronteras: cruces y desafíos contemporáneos es un libro que presenta 

resultados del trabajo colegiado realizado por los integrantes de la Cátedra UNESCO sobre género, 
diversidad cultural y fronteras de la Universidade Federal da Grande Dourados (UFGD)  Brasil,                                               

en el marco del proyecto de colaboración que llamamos Estado del arte de la investigación en las IES 
en Iberoamérica trabajado en conjunto con el Centro de Estudios e Investigaciones para el Desarrollo 

Docente, CENID, A.C. Surge con el afán de contribuir a la generación de conocimiento, al conjuntar los 
resultados de las investigaciones realizadas en diversas Instituciones de Educación Superior (IES) 
públicas y privadas en Iberoamérica, esfuerzos conjuntos que han vuelto su mirada hacia diferentes 
espacios y actores escolares.  

 
Esta se convierte en una lectura obligada para todo interesado en el tema y que, a manera de ocho 

capítulos, presenta una radiografía de diferentes constructos como son; comunicación, género y 
desarrollo de mujeres campesinas e indígenas, violencia de género, políticas social y cultural, 

pensamiento político,  equidad de género.  Son aportaciones que, desde la mirada de alumnos, 
docentes y de miembros de la sociedad, presentan resultados empíricos de investigación y revisiones 
teóricas, que abordan problemáticas distintas en torno a la educación. 

La importancia de las publicaciones radica en la docencia universitaria apoyada en la investigación y en 
la vinculación con las empresas y gobiernos en búsquedas de soluciones, es decir, con el sector 

productivo y gubernamental dispuestos a entablar puentes con los investigadores de educación 
superior.  

Muchas de las reflexiones aquí presentadas fueron enriquecidas gracias a las experiencias generadas en 
proyectos diseñados y ejecutados por el Centro de Estudios e Investigaciones para el Desarrollo Docente 
(CENID, A.C.), los cuales han favorecido el diálogo entre la teoría, la creación de materiales y el ejercicio 
docente profesional. 

  

 
 
 

   
 
 
 
 

 

 
 

 
 


