Studia Philologica Valentina ISSN: 1135-9560
Anejo n°® 2 (2021) 523-534 e-ISSN: 2695-8945

Séneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso
Seneca between Epicure and Quevedo: Epicure in £/ Parnaso

Francisca Moya del Bario
fmoya@um.es

https://orcid.org/ 0002-1375-1749
Universidad de Murcia

Fecha de recepcion: 4 de octubre de 2021
Fecha de aceptacion: 22 de octubre de 2021

RESUMEN: Estas paginas muestran el papel de intermediario de Séneca entre Epicuro y
Quevedo. A ¢l se debe que Quevedo transmita en castellano algunos dicta del filésofo
griego y que este inspire un espléndido soneto de Quevedo.

PALABRAS CLAVE: Epicuro, Seneca, Quevedo, «Defensa de Epicuro», Petrus Chrysologus.

ABSTRACT: These pages show Seneca’s role as an intermediary between Epicure and Que-
vedo. It is due to him that Quevedo transmits in Spanish some dicta of the Greek philoso-
pher and that he inspired a splendid sonnet by Quevedo.

KEYwoORDS: Epicure, Seneca, Quevedo, «Defensa de Epicuro», Petrus Chrysologus.

No pocas veces habria que reparar en que algo que nos emociona o nos hace
pensar no hubiese existido sin el concurso de circunstancias —las podemos lla-
mar, mejor, personas— que han colaborado a ello. Me agrada recordar que no
tendriamos la pintura de las Gracias en «La Primavera» de Botticelli, si Séneca
no hubiese escrito su De beneficiis; tampoco estaria en el cuadro el bello y enig-
matico Mercurio, que ha animado tanto las mentes de los estudiosos!. El floren-
tino, quiza, hubiese pintado otras Gracias, pero, sin duda, no estas’>. De modo

! Puede verse Moya (1995) con la bibliografia fundamental hasta ese momento.

2 Me permito un excurso: El camino fue asi: Séneca habia contemplado un cuadro que describe con
pormenor, aplicandolo a lo que pretendia en su obra. Antes, logicamente, el pintor habia hecho su
obra, antes otras imagenes habia, y habia textos, y antes, una tradicion oral. No se llega tan facilmente
a producir una obra como el cuadro, quiza de Apeles, que contempld nuestro cordobés. El De officiis
de Séneca tuvo la suerte de que, entre muchos lectores, Juan Baptita Alberti lo leyera y reprodujera
la descripcon del cuadro en su «De picturay, que acompafia o culmina, como es sabido, su De archi-
tectura. Botticelli lo leyo, y lo pintd, pero no sin antes leer directamente a Séneca. Si resumimos, y



524 Francisca Moya DEL BaNo

semejante, no tendriamos uno de los mejores sonetos de E/ Parnaso, si Séneca
no hubiese leido a Epicuro, si no le hubiese transmitido a su amigo y discipulo
Lucilio la ensefianza del filésofo griego y, sobre todo, si Quevedo no hubiese
leido a nuestro Séneca.

La gran presencia de Epicuro en Séneca la muestra el numero de veces que
su nombre y sus palabras aparecen en su obra, mas de ochenta, sobre todo, en
las Epistolas a Lucilio. Séneca es, verdaderamente, uno de los autores antiguos
que colabor6 eficazmente a la valoracion del filésofo griego, y a la transmission
y conocimiento de su obra®.

En cuanto a Quevedo —es algo bien sabido—, admiraba al filésofo estoico
(«mi» Séneca solia decir) y admiraba al filésofo no estoico (Epicuro), partiendo,
sobre todo, de lo que de él decia Séneca, pues, aunque Quevedo considerara
dignas de alabanza muchas ensefianzas de Epicuro, le debi6 de servir de buen
aval el que un estoico como nuestro Séneca lo alabara, pudiéndose, a mi juicio,
afirmar que la presencia de Epicuro en la obra quevediana, y, concretamente, en
«Defensa de Epicuro», se le debe a él.

Quevedo decidid cerrar su Doctrina estoica con este «Tratado» contra las
calumnias de que habia sido objeto el filosofo por parte de sus enemigos. Es
una obra pionera, aunque tiene antecedentes, y no seria atrevido afirmar que sin
Séneca, en concreto, sin sus Epistolas, no lo hubiese escrito, aunque conociera
todas las fuentes que hablaban de Epicuro, como se comprueba en el mismo
«Tratadoy.

A lo largo de la obra de Quevedo vemos mencionado a Epicuro, sus ideas,
sus costumbres, sus virtudes, en citas de Juvenal, Petronio; a veces, los vicios de
que hablan sus enemigos; sin embargo, nosotros nos centraremos en las propias
palabras de Epicuro, sus sabias sentencias, que habia recogido y comentaba Sé-
neca en sus Epistolas, y que trasladara a su «Defensa» Quevedo. De una de ellas
procede el texto de Epicuro que, como hemos anticipado, inspira un magnifico
soneto quevediano.

Quevedo —no es necesario recordarlo— en el Prélogo a su Marco Bruto dice
que tradujo y anotd noventa epistolas de Séneca. De ellas, lamentablemente, solo

sin olvidar los demas intermediarios, un cuadro llego a la literatura y la literatura produjo de nuevo
un cuadro. Esto es lo admirable y digno de ser tenido en cuenta junto al propio placer estético: la
importancia y necesidad de personas y obras que estan detras de tantas obras maestras que contem-
plamos, leemos o escuchamos.

3 No hace falta decir que el texto de Epicuro es ejemplo de transmision indirecta y que conocemos su
obra (parte de ella) gracias a lo que leemos en Lucrecio, Ciceron, Séneca, Didgenes Laercio, Plutar-
co, Sexto Empirico, y muchos otros. Pueden verse en el Index Fontium del libro de Usener (1887:
437-438) los lugares en que Séneca menciona a Epicuro y transmite sus textos.

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



Seéneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso 525

nos han llegado once*. Se hallan, como decia Fernandez-Guerra, su primer edi-
tor, en el volumen segundo de las Obras manuscritas del Caballero de Santiago
(entonces, manuscrito 277 de la Biblioteca Nacional, en la actualidad, 4066),
en los folios 111-128.° Sin embargo, en la obra de Quevedo aparecen citados un
buen niimero de textos de muchas otras epistolas. A Quevedo le interesaban, por
eso las habia traducido. La traduccion representa una suerte de didlogo profun-
disimo entre «lector» y autor, y Quevedo querria llegar al fondo de los pensa-
mientos del cordobés. Pero también quiso que la ensefianza de Séneca llegara a
sus lectores, y para que estos se enterasen bien de lo que decia, casi siempre® las
puso en castellano.” Gracias a esto encontramos traducidos pasajes preciosos del
fildsofo hispano-latino. Pero volvemos a Epicuro y Quevedo.

La lectura y traduccion de las epistolas senequianas le proporcionaron a Que-
vedo un buen conocimiento de Epicuro —le proporcionaron «materian— ani-
mandolo, como hemos recordado, a su defensa, algo que, hay que reconocer, no
era una novedad, aunque su obra si lo era. Quevedo lo sabe y, como suele, da
cuenta de sus fuentes:

Condeno en Epicuro todas las palabras y opiniones que condena la santa y sola
verdadera Iglesia catélica. Defiendo su opinion, infamada por los envidiosos, no
con mis palabras, sino, como se ha leido, con las de Didgenes Laercio, Torcuato,®
con algunas de Cicerdn, con Eliano, con toda la pluma de nuestro grande Séneca,
con la severidad de Juvenal, con el peso elegante y admirable del sefior de la
Montafia, con la diligencia de Arnaudo’ (Qu. 50).1°

4 El conjunto en la edicion que manejo era de 124. Las 11 superstites son: 5, 10, 31, 32, 41, 43, 44,
54,105, 110, 116. De estas, solo una va anotada, la 41; de ella nos hemos ocupado; cf. Moya-Gallego
(2011); 1a 105 muestra una conjetura quevediana. Se encontraban, como dice y se sabe, entre los
muchos papeles que le requisaron la noche de su prendimiento y destino a su prision en San Marcos
de Leon.

5 Estan en desorden y, entre ellas, hay cuatro de Quevedo a imitacion de Séneca. Las dio a la luz,
como es sabido, Fernandez-Guerra (1859: 380-393).

® Si se repara en la presencia de Séneca en la obra de Quevedo, habra que reconocer que no son
muchas sus citas en latin, y que, de las que ofrecio en latin, casi todas iban acompafiadas de traduc-
cion; entre las pocas excepciones, una de una epistola aparecia en Politica de Dios. (Cf. Moya del
Bafio: 2014, 359-367). En Doctrina estoica, incluida la «Defensa de Epicuro», todas estan solo en
castellano,

" Lo dice claramente al hablar de las costumbres de Tarquinio el Soberbio en su Marco Bruto tradu-
ciendo a Livio. Cf. Moya-Gallego (2018: 303).

8 Se trata, logicamente de Boecio. Debi6 de tener una edicion en la que apareciera ese nomen. Podria
ser la de 1581: Anicii Manlii Torquati Severini Boethii De consolatione philosophiae libri V. Cum
castigationibus Theodori Pulmanni. Epicteti stoici Enchiridion ex Graeco ab Angelo Politiano in
Latinum conuersum, apud Alexandrum Marsilium, 1581.

? Michel de Montaigne y Andreas Arnaudus.

10 Utilizo la edicion de Acosta Méndez (2008). Cuando cite esta obra lo haré con «Qu.» y la pagina
correspondiente.

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



526 Francisca Moya DEL BaNo

Con todos ellos y algunos mas, crea su «Defensa de Epicuro». En ella dira
que ya los antiguos hablaron mal de Epicuro, tachandole, sin razon, de glotone-
ria, embriaguez y lascivia, infamia —afirma— debida a la envidia, pues, como
explicd Didgenes Laercio, un enemigo le atribuyd escritos que lo difamaban.
Quevedo ira rebatiendo las criticas que le han dedicado, y, l6gicamente, alabando
sus virtudes con el apoyo de sus autores, ocupando un lugar preferente Séneca,
del que, para destacar su aprecio por Epicuro, dice con cierta exageracion: «Mas
frecuente es Epicuro en las obras de Séneca que Socrates y Platon y Aristoteles y
Zenodny (Qu.18), afirmacidn esta que, en cierto modo, es avalada por lo que decia
Séneca a Lucilio en su epistola octava:

Puede ser que me preguntes por qué de Epicuro refiero tantas cosas bien dichas,
y no de los nuestros. ;por qué razén juzgas que estas voces son de Epicuro y no
publicas? Muchos poetas dicen lo que dijeron los filésofos o debieron decir!!.

Y afiadira, a continuacion: «Por esto, en veinte epistolas, Séneca le cita todas
las veces que necesita de socorro en las materias morales que escribe». De estas
se servira Quevedo cuando necesite «socorro». Son, en verdad, veinte citas de
epistolas —no veinte epistolas— las que ofrece Quevedo, aunque las epistolas
son solo quince. Es 16gico que pertenezcan al corpus de las noventa traducidas
por Quevedo; por tanto, se pueden afiadir a las once que nos han llegado, ya que
ningun texto pertenece a ellas. Son en la numeracion que tienen en la edicion
que manejo Quevedo las siguientes: 6, 8, 9, 12, 13, 18, 19, 21, 23, 24, 25, 46,
53,67y 93."

Al citar a Séneca, Quevedo, salvo raras excepciones'®, ofrece las palabras de
Epicuro que Séneca transmitia a Lucilio, y lo hace aportando también su con-
texto. Acostumbra a afiadir algin comentario propio, casi siempre un juicio de
valor. Nosotros, que pretendemos mostrar las palabras de Epicuro en Quevedo,
nos limitamos a ellas, a sus dicta; estos los conocemos —casi todos— gracias,
exclusivamente, a Séneca. El filésofo latino los transmite, Quevedo los lee en
¢l, le ofrecen apoyos para la defensa, y los presenta en su traduccion. Son los
siguientes (afiadimos el texto latino que Quevedo traduce):™

""El texto en latin dice asi en la edicion que utilizd, la erasmiana de 1555, en p. 190: Potest fieri, ut me
interroges, quare ab Epicuro tam multa bene dicta referam potius quam nostrorum: quid est tamen
quare tu istas Epicuri voces putes esse non publicas? Quam multi poetae dicunt quae a philosophis,
aut dicenda aut dicta sunt. El ejemplar que maneja y en el que pone sus anotaciones marginales es el
BNE R/40521. Nos referimos a ¢l con «Sen.», seguido de la pagina.

12 Quevedo habla, por error, de «séptima epistola», cuando es la 6. También, por error, de la 54 en vez
de 53 (estan en numeros romanos y los contd con cierta rapidez). En cuanto a las 53, 67 y 93 de la
edicion utilizada, en las ediciones modernas son: 52, 66 y 92.

13 Asi, en la cita de la epistola 18.

!4 Indicamos la epistola correspondiente y la pagina en que se lee en «Defensa de Epicuro» en la
edicion de Acosta. Ahadimos el texto latino que tradujo, indicando la pagina en que esta en la edicion

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



Seéneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso 527

Si a alguno no le parece bastante lo que posee, aunque sea de todo el mun-
do seiior, es miserable. (Ep. 9.20; Qu. 19). Si cui sua non videntur amplissima,
licet totius mundi dominus sit, tamen miser est. (Sen. 194; fr. 474 Us.)

JQué tienes tu que embarazarte con lo ajeno? Lo que es verdad es mio;
perseveraré en introducirte a Epicuro. (Ep.12.10; Qu.19). Quid tibi cum alieno?
Quod verum est, meum est. perseverabo Epicurum tibi ingerere. (Sen. 200; fr.
487 Us.)»

([, Qué cosa hay mds vergonzosa que el viejo que empieza a vivir? (Ep. 13.17;
Qu. 20. Quid est autem turpius quam senex vivere incipiens? (Sen. 204; fr. 494 Us.)
Antes debes considerar con quién comes y bebes, que no lo que comes y

bebes. (Ep. 19.10; Qu. 21). Ante circumspiciendum est cum quibus edas et bibas
quam quid edas et bibas. (Sen. 220; fr. 542 Us.)

Si eres ambicioso de gloria, mds fama te dardn mis cartas que todas estas
cosas que reverencias y por qué te reverencian. (Ep. 21.3; Qu. 23). Si Gloria
tangeris, notiorem te epistulae meae facient quam omnia ista quae colis et prop-
ter quae coleris. (Sen. 225; fr. 132 Us.)

Si quieres enriquecer a Pitocles, no le has de afiadir dinero, sino quitarle
la codicia. (Ep. 21.7s; Qu. 23). Si vis Pythoclea divitem facere, non pecuniae
adiciendum, sed cupiditatibus detrahendum est. (Sen. 226; 135 Us.'%)

Molesto es empezar siempre la vida. (Ep. 23.9; Qu. 25). Molestum est sem-
per vitam inchoare. (Sen. 233; fr. 493 Us.)

¢ Qué cosa tan ridicula como apetecer la muerte, cuando con el miedo de la
muerte inquietas tu vida? (Ep. 24.23; Qu. 25). Quid tam ridiculum quam adpete-
re mortem, cum vitam inquietam tibi feceris metu mortis? (Sen. 238; fr. 498 Us.)

De tal manera haz todas las cosas como si alguno te viera (Ep. 25.4-5; Qu.
26). Sic fac omnia tamquam spectet aliquis'. (Sen. 238; fr. 211 Us.)
Entonces, principalmente, te retira a ti mismo, cuando eres forzado a estar

en la multitud. (Ep. 25.6; Qu. 26). Tunc praecipue in te ipse secede, cum esse
cogeris in turba. (Sen. 238; fr. 209 Us.)

de Séneca que utilizé Quevedo y el nimero que lleva en el fragmento de Usener (hemos utilizado la
edicion de 1887 y la de 2002 con traduccion italiana).

15 Esta epistola acaba con dos sentencias que se complementan: Malum est in necesessitate vivere,
sed in necessitate vivere necessitas nulla est («Es malo vivir en la necesidad, pero no hay ninguna
necesidad de vivir en la necesidad»), cuya autoria no se menciona, y no recoge Quevedo, y la que
transmite; esta podria acabar en alieno, o continuar, a mi juico, hasta meum est. El resto serian pal-
abras de Séneca.

16 Usener ofrece, en primer lugar, el texto en griego recogido por Stobaeus (Anth. XVII 24: &i foviet
[MuBorréa morjoan, prn xpnpdtov tpoctidet, Tig 8¢ Embupiog dpoaipet).

17 Quevedo traduce aliquis de su edicion, variante de Epicurus.

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



528 Francisca Moya DEL BaNo

Dice Epicuro: Hay algunos que se encaminan a la verdad sin socorro de
otro, de si hicieron camino para si. (Ep. 53[52].2; Qu. 28). Quosdam ait Epicu-
rus ad veritatem sive ullius adiutorio exisse, fecisse sibi ipsos viam. (Sen. 291;
1.192 Us.)

Bienaventurado este dia en que expiro. (Ep. 93 [92].25]; Qu. 29). Beatissi-
mum hunc et ultimum diem ago Epicurus. (Sen 476; fr. 138 Us.)

Tras estos ejemplos'®, que dejan claro que Epicuro esta muy presente en Que-
vedo y que lo estd porque este ha leido a Séneca, nos detenemos en uno de estos
dicta, unas sabias palabras que dirigi6 Epicuro en una carta a su discipulo Ido-
meneo y que Séneca transmite en la epistola 21. En esta epistola pretende Séneca
mostrar a Lucilio que la felicidad que ofrece el mundo obstaculiza el camino a la
filosofia; que solo la dedicacion al estudio lo hara un vir clarus, y que los deseos
solo se alcanzan detrayendo cupiditas. Esta es la sententia que —intermediario
Séneca— puso a Epicuro en El Parnaso quevediano.' Dice Séneca en la traduc-
cion de Quevedo (afiadimos el texto latino):

Ad hunc Epicurus illam nobilem senten- A este®® Epicuro escribio aquella senten-

tiam scripsit, qua hortatur, ut Pythoclea
locupletem non publica nec ancipiti via
faciat. Si vis, inquit, Pythoclea divitem
facere, non pecuniae adiciendum, sed
cupiditatibus detrahendum est.

Et apertior ista sententia est quam ut in-
terpretanda sit, et disertior quam ut adiu-
vanda. Ep. 21, 7s. (Sen. 226).

cia, con la cual aconseja a Pitocles no
le enriquezca por el publico y dudoso
camino. Si quieres, dijo, enriquecer a
Pitocles, no le has de aniadir dinero, sino
quitarle la codicia.

Tan clara es esta sentencia que no nece-
sita de intérprete; tan docta que no ha
menester esfuerzo. (Qu. 23-24).

Séneca amplificara el texto de Epicuro, insistiendo en que es necesario quitar
codicia no solo para ser rico, sino para gozar del honor, del placer e, incluso,
de una larga vida. Quevedo no traduce estos afiadidos; se centra en la nobilis
sententia epicUrea, que tan bien elogiaba Séneca, y que €l tan bien traducia: «Si
quieres enriquecer a Pitocles, no le has de afiadir dinero, sino quitarle la codiciay.
La utilizo, sin el nombre de Pitocles, en otros lugares.?!

'8 Merecerian —tanto las traducciones como sus contextos— una atencion que hoy es imposible.

1 Ciertamente es la (inica mencion que se hace de Epicuro en E/ Parnaso, aunque sus ideas estan muy
presentes en él, sobre todo, en la «Musa Polimnia.»

2 Tdomeneo. A ¢l dirigi6 una carta Epicuro, de la que quedan fragmentos, cf. Vara (1995:112s.).
También otra a Pitocles, cf. Vara (1995:73-86).

21 Asi, en Las cuatro fantasmas de la vida, al tratar de la «Pobreza» dice: «Lo propio», dice, «es dar
a uno piedras, para que teniendo hambre se harte, que darle oro, si desea ser rico, para que no sea
pobre: siendo asi, que para enriquecer no es el remedio anadir dinero, sino quitar codiciay, y anade:

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



Seéneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso 529

El soneto ocupa un lugar destacado, el segundo, en la «Musa Polimniay, y va
acompafiado de una oportuna anotacion.” Dice asi: «Ensefia como no es rico el
que tiene mucho caudal. El primer verso es de Epicuro, citado por Séneca. El pri-
mer terceto, de San Pedro Chrysologo, Sermon 22. El postrer verso, de Sénecay.

Esta informacion sefala sus «fuentes de inspiracion», comenzando con Epi-
curo, pero hay otros; el «humanismo» de Quevedo pone en didlogo a autores
«idolatrasy» y autores cristianos. El sabe y repite que algunos escritores paganos
—Juvenal o Séneca, por ejemplo— hablan como cristianos o merecen oidos cris-
tianos; a ellos podria afiadirse, con todo derecho, Epicuro. En esto quiero insistir,
en que su interés es, sin duda, mostrar que no estan tan lejos unos de otros, y
que pueden «convivir» en un soneto, sin olvidarnos, logicamente, del importante
papel de Séneca. Haremos nuestro breve y sencillo comentario, aunque, como
decia Epicuro, «todo ha sido ya» y, como otros dicen con razén, «todo ha sido ya
dicho».” He aqui el soneto (Bl 42):

«ENSENA COMO NO ES RICO EL QUE TIENE MUCHO CAUDALY

Quitar codicia, no afiadir dinero,
hace ricos los hombres, Casimiro;
puedes arder en purpura de Tiro,

y no alcanzar descanso verdadero.

Sefior te llamas; yo te considero,
cuando el hombre interior, que vives, miro,
esclavo de las ansias y el suspiro,

y de tus propias culpas prisionero.

Al asiento del alma suba el oro;
no al sepulcro del oro I’alma baje,
ni le compita a Dios su precio el lodo:

descifra las mentiras del tesoro,
pues falta (y es del cielo este lenguaje)
al pobre mucho, y al avaro todo.

Los dos primeros endecasilabos, como ya sabiamos, se deben a Epicuro; son
la version de la sentencia que el autor habia traducido («hacer rico», «anadir

«usura, latrocinio y envidia». Buendia (1958:1285). También en el comentario a un texto de Séneca,
o atribuido a ¢él, «Moléstame la pobreza» de Los remedios de cualquier fortuna, se lee: «La pobreza
no molesta sino al que no sabe con ella ser rico. Aquel es pobre, a quien falta lo que tiene. Aquel es
rico al que sobra lo que le falta, Epicuro dijo: Si quieres ser rico, no aiiadas dinero, quita codiciay.
Buendia (1958: 964).

22 Se lee en la primera edicion de 1648. La informacion que lo acompaiia es, a mi juicio, de Quevedo.
Gonzalez de Salas, su editor, encontraria la mencion de los textos en el margen de la hoja en la que
escribio el soneto. Quevedo —sabemos— suele indicar sus fuentes de inspiracion.

2 Sobre este soneto han escrito, entre otros, Schwartz-Arellano (1989:97s.), Sierra de Cozar (1992:
435), Rey (1999: 150s.), Pozuelo (1999: 143s.), Crosby (2000: 147s.), Moreno Castillo (2014:43-44),
Arellano (2020: 93-94 y Volumen Complementario 139).

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



530 Francisca Moya DEL BaNo

dinero», «quitar codicia»), aunque ya no se hace mencion de Pitocles, sino de un
«Casimiro» con el que se refiere a los seres humanos, en general. La sentencia,
no hay duda, la ha encontrado Quevedo en Séneca,? la ha leido en las epistolas
que ¢l ha traducido y citado, y de las cuales ha extraido, como hemos visto, textos
de Epicuro para con ellos construir su defensa.

Quevedo, como es propio de la poesia moral, ha elegido a un interlocutor.
A ¢l se dirige; a él le habla, como, mutatis mutandis, lo hacia Epicuro con Ido-
meneo, y Séneca con Lucilio. El cuarteto lo completa Quevedo insistiendo en
la idea maestra, afirmando que la mucha riqueza no solo no hace ricos, sino que
tampoco proporciona un verdadero descanso. Ahora Quevedo va a poner junto a
Epicuro a un importante «discipulo» suyo, pues con el término «descanso» nos
lleva al otium de la oda 2.16 de Horacio, un epictreo «a su manera» (cf. Hor. Ep.
1.4: Epicuri de grege porcus), que ha aprendido bien los consejos del filosofo.

Horacio, en su poema dedicado a Grosfo, destaca, al principio de la oda y,
después, repite dos veces mas, el término otium, el «verdadero descansox; el que
pide el marinero en peligro o los que temen en la lucha; afirmara en los versos
7-8, especialmente, que el otium no esta en la riqueza ni con ella se consigue. A la
riqueza se refiere con «purpura», que siempre lleva a Tiro («purpura de Tiro» dira
Quevedo); también con gemmae y aurum (Otium divos rogat (... ), non gemmis
neve purpura/ venale neque auro, vv. 1y 7s.). Horacio, dirigiéndose a Grosfo,
insistira en que se puede ser feliz con lo poco; la ambicion o codicia no hace ricos
ni felices; asi lo debia saber Pitocles y también Casimiro.

El segundo cuarteto amplifica la idea defendida para avalar que la codicia
hace esclavos y desgraciados a quienes se creen sefiores. Se compadece bien con
el texto de Epicuro ofrecido en la epistola 9, la primera en nuestra relacion (Si a
alguno no le parece bastante lo que posee, aunque sea de todo el mundo serior, es
miserable). También aqui hay otros ecos de Epicuro. El interlocutor, Casimiro en
el soneto, quiza sea un personaje importante, un sefior no exento de querer mas,
de ahi el término «ansiasy», que refleja la esclavitud que lleva consigo el dinero.
El que no esta contento con lo que tiene carecera siempre de paz, lo invadiran las
ansias (anhelo, deseo vehemente y a veces desordenado), que proporciona la co-
dicia. Acude al tema de la prision a la que él mismo se ha conducido® («Sefior te
llamas», «esclavo de las ansiasy, «prisionero»). Son temas que repite Quevedo.*

24 Podia haberlo leido en otro lugar; en la edicion de Stobaeus (1552: 256), se encuentra en el Sermo
XV «De continentia et sobrietate»: Si quem volueris divitem efficere, non est quod augeas opes,
sed minuas cupiditates, o en obras como Flores celebriorum Sententiarum, Loci communes sacri et
profani sententiarum, Sententiae ex thesauris graecorum dilectae, o una Polyanthea, etc. En todas
estas obras se encontraba el dictum; sin embargo, al soneto pasa Quevedo su traduccion de Séneca.
2 Cf. en el soneto Bl 65 «que el oro es carcel con blason de muro», y Moya (2020:474).

¢ También Séneca y los satiricos latinos. En Epicteto, traducido por Quevedo, en el cap. XIV, vv.
15ss., se encuentran semejanzas: «Empero yo te digo,/ que es mejor con sosiego/ y sin perturba-

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



Seéneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso 531

El primer terceto, como anunciaba la anotacion quevediana, procede de san
Pedro Crisologo; a este autor cristiano del siglo IV también lo conocia bien
Quevedo;?” quiza recordd su sermén cuando en su cabeza escuchaba repetida-
mente «quitar codicia... », y fue a su edicion, o a una de las que poseia,?® y volvid
a leer el sermon 22, en el que, seguro, tenia subrayadas algunas lineas, y escritas
algunas anotaciones en el margen. La union de Epicuro y Pedro Cris6logo en un
soneto debid de parecerle absolutamente brillante a don Francisco. El sermon,
que llevaba por titulo «De terrenorum cura despicienda, deque servo vigili Ser-
mo XXII» trataba del desprecio de los cuidados del mundo y de la necesidad
de estar vigilantes. Las palabras que selecciona Quevedo se encuentran en el
comentario a Lucas 12, 34: Vbi enim thesaurus vester est, ibi cor vestrum erit.
Antes decia Cris6logo que el corazon del hombre por la limosna se eleva al cielo,
o por la avaricia se hunde en la tierra (Et hoc facit thesaurus, qui cor hominis, aut
per eleemosynam levat ad coelum, aut per avaritiam demergit in terram). Y que
por eso dijo Jesus (£t ideo dixit) que el corazon del hombre esta donde esta su te-
soro «Vbi enim thesaurus vester est, ibi et cor vestrum erity). Exhorta Crisélogo,
a continuacion, a poner el tesoro en el cielo para que el alma, que es de origen
celeste, no se sepulte en la tierra, sobreentendiéndose que asi ocurre cuando en
ella ha puesto su tesoro (Homo, mitte et praemitte thesaurum tuum in caelos,
ne caelestem animam demergas in terram). Pedro Crisélogo, como conclusion,
vuelve a decir —la insistencia es muy propia de la homilética— que el oro surge
de lo profundo de la tierra y el alma de lo alto del cielo (Aurum de profundo
terrae, anima ab excelsis caeli), y aflade una l6gica y coherente apreciacion, a
saber, que es mejor que suba el oro a la sede del alma, que se entierre el alma en
el sepulcro del oro (Melius proinde est ad sedem animae deferri aurum, quam
in sepulchro auri anima demergatur). Hasta aqui la glosa del texto del sermon.

Quevedo, es evidente, ha trasladado muy bien el final de Crisélogo, siendo
fiel al sentido y a las palabras, aunque con la libertad que se permite a los crea-
dores: «Al asiento del alma suba el oro;/ no al sepulcro del oro I’alma baje».
Quevedo no dice que «es mejor» (melius est deferri aurum); utiliza el subjuntivo
con valor yusivo («suba el oro»); idéntico es ad sedem animae y «al asiento del
almay; «al sepulcro del oro» es, practicamente, igual a in sepulchro auri, y lo

ciones/ padecer hambre en todas ocasiones,/ que con desasosiego e inquietudes/ vivir, como los
hombres desdichados,/ rico entre las congojas y cuidadosy.

27 Acude a ¢l en bastantes ocasiones; cf. Lopez Poza (1992: 67, 71, 73, 76-78, 83-89, 91, 97-98, etc.)
y Ramon Pont (1997).

8 No sabemos qué edicion pudo tener (su ejemplar no llegé al Monasterio de S. Martin, porque no
esta en su Indice), pero tuvo, al menos, una. Hubo muchas. Citamos por la de Medina del Campo de
1600. Las variantes entre esta y las demas son: proinde/ ergo, est/~; deferri/ emergat, —/hoc; demer-
gatur/ se demergat.

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



532 Francisca Moya DEL BaNo

mismo se puede decir de anima demergatur y «1"alma baje». Sin embargo, para
entender bien el mensaje de Quevedo, pues se ha limitado a esos dos versos que
traducen el final del Padre de la Iglesia, es preciso haber leido lo que Crisélogo
habia escrito antes, al explicar como el oro sube al cielo (solo lo puede hacer por
la limosna), y como el alma se sepulta en la tierra (necesariamente por la avari-
cia). Quevedo, como su fuente, ataca la codicia, avaricia, ambicién, o como se
quiera llamar. El alma no debe poner su tesoro en la tierra, no puede enterrarse
donde se entierra el oro.

El tercer endecasilabo, que cierra el terceto, transmite un importante mensaje.
Es evidente la relacion de los tres versos; en los tres hay un subjuntivo yusivo
(«subay, «no baje», «ni compitay); en el ultimo se dirige al lodo —Ia tierra en la
que se oculta el oro—, que pretende disputar a Dios el alma, que es «su precio».
El segundo verso decia «que no baje el almay, en el siguiente, insiste, dirigién-
dose al lodo, en que no compita por ella. Dios es su creador y la sede o asiento
del alma es el cielo, adonde, por otra parte, también puede subir el oro. Es un
desideratum.

El texto de Crisélogo, como deciamos, le pudo venir a la mente a Quevedo
cuando quiso llevar al soneto la sentencia de Epicuro, pero también los unié en
otro lugar.?® En él, tras acudir a Epicuro, dice asi: «San Pedro Cris6logo me dice
lo que he de hacer para ser rico. El aconseja que el oro suba a la patria del alma,
que es el cielo; que el alma no baje a la patria del oro, que es la tierra.

El altimo terceto, enlazado con lo anterior, clausura el soneto, en tono pare-
nético, con un imperativo (también en Cris6logo los habia), que advierte de los
engafios que el Tesoro, el oro, esconde (hay, pues, que descifrarlos, «descifra las
mentiras»); Casimiro, como destinatario, y todo lector del soneto deben saber
que el avaro no tendra nunca un verdadero descanso, que no sera nunca feliz,
porque siempre sera pobre; su codicia logra que le falte todo, mientras el pobre
sabe que le falta, solamente, mucho, y no lo necesario. Lo dice Quevedo con
palabras que no son de Séneca, pero que se encuentran, como ¢l informaba, en
Séneca, concretamente, en la epistola 108, 8 (Sen. 556-557). Alli leemos que a
la pobreza le falta mucho y a la avaricia, todo (Desunt inopiae multa, avaritiae
omnia, seguido de otro dictum, que ensefia que para nadie es bueno el avaro,
pero que para ¢l mismo es pésimo (In nullum avarus bonus est, in se pessimus).
Séneca destacaba como se aplauden en el teatro estos versos, aplauso que mues-
tra, como ensefla, que la Naturaleza a todos dio los fundamenta y el semen de las
virtutes.*® No eran suyos los versos, pero eran, como dice, «lenguaje del cielo»,

¥ De los remedios de cualquier fortuna, en el comentario a «Moléstame la pobreza»; cf. Buendia
(1958:964). Aqui ofrece su version del texto y alguna luz al soneto.

39 El primero esta recogido por Publilio Siro. El segundo, aunque aparece asignado a ¢l en alguna
edicion, Séneca, que se sepa, fue el primero en ofrecerlo. El pasaje completo dice asi: Facile est

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



Seéneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso 533

propios de un escritor que podia ser o hablar como cristiano. Solo se sirve del
primero; lo habia recogido Publilio Siro en su coleccion de sentencias. Le pro-
porciona al soneto —un soneto de estructura perfecta y contenido superior— una
rotunda clausula, un soneto en ¢l que Epicuro, con buena compaiiia, o, dicho de
otra manera, en una bella armonia de voces, habita en E/ Parnaso.

Llegamos a las conclusiones volviendo al principio. Hemos podido com-
probar que, gracias a las Epistolas de Séneca y a haberlas traducido Quevedo,
los lectores de don Francisco se encontraron pronto con las propias palabras de
Epicuro en una serie de textos sabios transmitidos por el cérdobes. Gracias a
Epicuro, Séneca y Quevedo, los amantes de la poesia han disfrutado y disfrutaran
siempre de este magnifico y sabio soneto.

Bibliografia

Acosta MENDEZ, E. (2008%), Francisco de Quevedo. Defensa de Epicuro contra
la opinion comun, Madrid.

ARELLANO, L. (2020), Francisco de Quevedo. El Parnaso Espariol (2020) com-
pilado por José Antonio Gonzalez de Salas. Edicion, estudio y notas de I.
Arellano, Madrid.

Buenbia, F. (1958), Francisco de Quevedo y Villegas. Obras completes. Tomo 1.
Obras en prosa, Madrid.

CrisoLoGvs, P. (1600), Aurei sermones seu Homiliae D. PETRI CHRYSOLOGI, Ar-
chiepiscopi Rauennatis, Methymnae Campi.

CRrOSBY, J. O. (2000'?), Francisco de Quevedo. Poesia varia, Madrid.

FERNANDEZ-GUERRA Y ORBE, A. (1859), Obras de Francisco de Quevedo, Colec-
cion completa, Tomo 11, Madrid.

Lopez Poza, S. (1992), Francisco de Quevedo y la Literatura Patristica, Coruia.

Mova DEL BANO, F. (1995), «El Mercurio de la Primavera de Botticelli, el mundo
clasico o la libertad en el arte», en Homenaje a Antonio de Hoyos, Murcia,
361-372.

Mova DEL BANO, F. (2014), Quevedo y sus ediciones de textos clasicos. Las citas
grecolatinas y la Biblioteca Clasica de Quevedo, Murcia.

Mova DpEL BANO, F. (2020), «De Hesiodo a Quevedo. Los «dos caminosy» en el
soneto Bl 65)», en O mundo Classico e a universalidade dos seus valores,
Coimbra, 467-476.

auditorem concitare ad cupidinem recti; omnibus enim natura fundamenta dedit semenque virtutum.
Omnes ad omnia ista nati sumus: cum inritator accessit, tunc illa animi bona veluti sopita excitantur.
Non vides quemadmodum theatra consonent quotiens aliqua dicta sunt quae publice adgnoscimus et
consensu vera esse testamur? «Desunt (... ) pessimusy.

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



534 Francisca Moya DEL BaNo

Mova, F.-GaLLEGo, E. (2018), «Quevedo traductor de Livio en Marco Brutoy, en
J. J. Valverde — P. Gatsioufa, en Nardus et myrto plexae coronae, Granada,
295-310.

PozueLo Yvancos, J.M. (1999), Francisco de Quevedo. Antologia Poética, Ma-
drid.

RAMON PonT, A. (1997), Pedro Crisologo en Francisco de Quevedo, Alicante.

REY, A. (1999?), Francisco de Quevedo. Poesia Moral (Polimnia), London-Ma-
drid.

ScHWARTZ, L.-ARELLANO, 1. (1989), Quevedo. Poesia selecta, Barcelona.

SIERRA DE COZAR, A. (1992), «Autores latinos en los poemas morales de Queve-
do; «reescrituras» y cronologia», en Humanitas: in honorem Antonio Fontan,
Madrid, 431-451.

StoBAEVS, lo. (1552), loaNNis STOBAE! Sententiae ex thesauris graecorum collec-
tae (...) per Conradum Gesnerum (...) latinitati donatae, Parisiis.

USENER, H. (2002), EricUrE4, Testi di Epicureo e Testimonanze Epicuree nella
Raccolta di Hermann Usener. Traduzione e note di I. Ramelli, Milano.

VSENER, H. (1887), Epicvre4. Edidit Hermannus Vsener, Lipsiae.

VaRra, J. (1995), Epicuro. Obras completes. (Ed. y trad. de J. Vara), Madrid.

Studia Philologica Valentina
Anejo n®2 (2021) 523-534



