
Studia Philologica Valentina        ISSN: 1135-9560
Anejo nº 2 (2021) 523-534                    e-ISSN: 2695-8945

Séneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso

Seneca between Epicure and Quevedo: Epicure in El Parnaso

Francisca Moya del Baño
fmoya@um.es

https://orcid.org/ 0002-1375-1749
Universidad de Murcia

Fecha de recepción: 4 de octubre de 2021
Fecha de aceptación: 22 de octubre de 2021

RESUmEn: Estas páginas muestran el papel de intermediario de Séneca entre Epicuro y 
Quevedo. A él se debe que Quevedo transmita en castellano algunos dicta del filósofo 
griego y que este inspire un espléndido soneto de Quevedo.
PALAbRAS CLAvE: Epicuro, Seneca, Quevedo, «Defensa de Epicuro», Petrus Chrysologus.

AbSTRACT: These pages show Seneca’s role as an intermediary between Epicure and Que-
vedo. It is due to him that Quevedo transmits in Spanish some dicta of the Greek philoso-
pher and that he inspired a splendid sonnet by Quevedo.
KEyWORDS: Epicure, Seneca, Quevedo, «Defensa de Epicuro», Petrus Chrysologus.

No pocas veces habría que reparar en que algo que nos emociona o nos hace 
pensar no hubiese existido sin el concurso de circunstancias —las podemos lla-
mar, mejor, personas— que han colaborado a ello. Me agrada recordar que no 
tendríamos la pintura de las Gracias en «La Primavera» de Botticelli, si Séneca 
no hubiese escrito su De beneficiis; tampoco estaría en el cuadro el bello y enig-
mático Mercurio, que ha animado tanto las mentes de los estudiosos1. El floren-
tino, quizá, hubiese pintado otras Gracias, pero, sin duda, no estas2. De modo 

1 Puede verse Moya (1995) con la bibliografía fundamental hasta ese momento.
2 Me permito un excurso: El camino fue así: Séneca había contemplado un cuadro que describe con 
pormenor, aplicándolo a lo que pretendía en su obra. Antes, lógicamente, el pintor había hecho su 
obra, antes otras imágenes había, y había textos, y antes, una tradición oral. No se llega tan fácilmente 
a producir una obra como el cuadro, quizá de Apeles, que contempló nuestro cordobés. El De officiis 
de Séneca tuvo la suerte de que, entre muchos lectores, Juan Baptita Alberti lo leyera y reprodujera 
la descripcón del cuadro en su «De pictura», que acompaña o culmina, como es sabido, su De archi-
tectura. Botticelli lo leyó, y lo pintó, pero no sin antes leer directamente a Séneca. Si resumimos, y 



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

524 Francisca Moya del Baño

semejante, no tendríamos uno de los mejores sonetos de El Parnaso, si Séneca 
no hubiese leído a Epicuro, si no le hubiese transmitido a su amigo y discípulo 
Lucilio la enseñanza del filósofo griego y, sobre todo, si Quevedo no hubiese 
leído a nuestro Séneca.

La gran presencia de Epicuro en Séneca la muestra el número de veces que 
su nombre y sus palabras aparecen en su obra, más de ochenta, sobre todo, en 
las Epístolas a Lucilio. Séneca es, verdaderamente, uno de los autores antiguos 
que colaboró eficazmente a la valoración del filósofo griego, y a la transmission 
y conocimiento de su obra3. 

En cuanto a Quevedo —es algo bien sabido—, admiraba al filósofo estoico 
(«mi» Séneca solía decir) y admiraba al filósofo no estoico (Epicuro), partiendo, 
sobre todo, de lo que de él decía Séneca, pues, aunque Quevedo considerara 
dignas de alabanza muchas enseñanzas de Epicuro, le debió de servir de buen 
aval el que un estoico como nuestro Séneca lo alabara, pudiéndose, a mi juicio, 
afirmar que la presencia de Epicuro en la obra quevediana, y, concretamente, en 
«Defensa de Epicuro», se le debe a él.

Quevedo decidió cerrar su Doctrina estoica con este «Tratado» contra las 
calumnias de que había sido objeto el filósofo por parte de sus enemigos. Es 
una obra pionera, aunque tiene antecedentes, y no sería atrevido afirmar que sin 
Séneca, en concreto, sin sus Epístolas, no lo hubiese escrito, aunque conociera 
todas las fuentes que hablaban de Epicuro, como se comprueba en el mismo 
«Tratado». 

A lo largo de la obra de Quevedo vemos mencionado a Epicuro, sus ideas, 
sus costumbres, sus virtudes, en citas de Juvenal, Petronio; a veces, los vicios de 
que hablan sus enemigos; sin embargo, nosotros nos centraremos en las propias 
palabras de Epicuro, sus sabias sentencias, que había recogido y comentaba Sé-
neca en sus Epístolas, y que trasladará a su «Defensa» Quevedo. De una de ellas 
procede el texto de Epicuro que, como hemos anticipado, inspira un magnífico 
soneto quevediano.

Quevedo —no es necesario recordarlo— en el Prólogo a su Marco Bruto dice 
que tradujo y anotó noventa epístolas de Séneca. De ellas, lamentablemente, solo 

sin olvidar los demás intermediarios, un cuadro llegó a la literatura y la literatura produjo de nuevo 
un cuadro. Esto es lo admirable y digno de ser tenido en cuenta junto al propio placer estético: la 
importancia y necesidad de personas y obras que están detrás de tantas obras maestras que contem-
plamos, leemos o escuchamos.
3 No hace falta decir que el texto de Epicuro es ejemplo de transmisión indirecta y que conocemos su 
obra (parte de ella) gracias a lo que leemos en Lucrecio, Cicerón, Séneca, Diógenes Laercio, Plutar-
co, Sexto Empírico, y muchos otros. Pueden verse en el Index Fontium del libro de Usener (1887: 
437-438) los lugares en que Séneca menciona a Epicuro y transmite sus textos.



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

525Séneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso

nos han llegado once4. Se hallan, como decía Fernández-Guerra, su primer edi-
tor, en el volumen segundo de las Obras manuscritas del Caballero de Santiago 
(entonces, manuscrito 277 de la Biblioteca Nacional, en la actualidad, 4066), 
en los folios 111-128.5 Sin embargo, en la obra de Quevedo aparecen citados un 
buen número de textos de muchas otras epístolas. A Quevedo le interesaban, por 
eso las había traducido. La traducción representa una suerte de diálogo profun-
dísimo entre «lector» y autor, y Quevedo querría llegar al fondo de los pensa-
mientos del cordobés. Pero también quiso que la enseñanza de Séneca llegara a 
sus lectores, y para que estos se enterasen bien de lo que decía, casi siempre6 las 
puso en castellano.7 Gracias a esto encontramos traducidos pasajes preciosos del 
filósofo hispano-latino. Pero volvemos a Epicuro y Quevedo.

La lectura y traducción de las epístolas senequianas le proporcionaron a Que-
vedo un buen conocimiento de Epicuro —le proporcionaron «materia»— ani-
mándolo, como hemos recordado, a su defensa, algo que, hay que reconocer, no 
era una novedad, aunque su obra sí lo era. Quevedo lo sabe y, como suele, da 
cuenta de sus fuentes: 

Condeno en Epicuro todas las palabras y opiniones que condena la santa y sola 
verdadera Iglesia católica. Defiendo su opinión, infamada por los envidiosos, no 
con mis palabras, sino, como se ha leído, con las de Diógenes Laercio, Torcuato,8 
con algunas de Cicerón, con Eliano, con toda la pluma de nuestro grande Séneca, 
con la severidad de Juvenal, con el peso elegante y admirable del señor de la 
Montaña, con la diligencia de Arnaudo9 (Qu. 50).10

4 El conjunto en la edición que manejo era de 124. Las 11 superstites son: 5, 10, 31, 32, 41, 43, 44, 
54, 105, 110, 116. De estas, solo una va anotada, la 41; de ella nos hemos ocupado; cf. Moya-Gallego 
(2011); la 105 muestra una conjetura quevediana. Se encontraban, como dice y se sabe, entre los 
muchos papeles que le requisaron la noche de su prendimiento y destino a su prisión en San Marcos 
de León.
5 Están en desorden y, entre ellas, hay cuatro de Quevedo a imitación de Séneca. Las dio a la luz, 
como es sabido, Fernández-Guerra (1859: 380-393).
6 Si se repara en la presencia de Séneca en la obra de Quevedo, habrá que reconocer que no son 
muchas sus citas en latín, y que, de las que ofreció en latín, casi todas iban acompañadas de traduc-
ción; entre las pocas excepciones, una de una epístola aparecía en Política de Dios. (Cf. Moya del 
Baño: 2014, 359-367). En Doctrina estoica, incluida la «Defensa de Epicuro», todas están solo en 
castellano, 
7 Lo dice claramente al hablar de las costumbres de Tarquinio el Soberbio en su Marco Bruto tradu-
ciendo a Livio. Cf. Moya-Gallego (2018: 303).
8 Se trata, lógicamente de Boecio. Debió de tener una edición en la que apareciera ese nomen. Podría 
ser la de 1581: Anicii Manlii Torquati Severini Boethii De consolatione philosophiae libri V Cum 
castigationibus Theodori Pulmanni. Epicteti stoici Enchiridion ex Graeco ab Angelo Politiano in 
Latinum conuersum, apud Alexandrum Marsilium, 1581. 
9 Michel de Montaigne y Andreas Arnaudus.
10 Utilizo la edición de Acosta Méndez (2008). Cuando cite esta obra lo haré con «Qu.» y la página 
correspondiente.



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

526 Francisca Moya del Baño

Con todos ellos y algunos más, crea su «Defensa de Epicuro». En ella dirá 
que ya los antiguos hablaron mal de Epicuro, tachándole, sin razón, de glotone-
ría, embriaguez y lascivia, infamia —afirma— debida a la envidia, pues, como 
explicó Diógenes Laercio, un enemigo le atribuyó escritos que lo difamaban. 
Quevedo irá rebatiendo las críticas que le han dedicado, y, lógicamente, alabando 
sus virtudes con el apoyo de sus autores, ocupando un lugar preferente Séneca, 
del que, para destacar su aprecio por Epicuro, dice con cierta exageración: «Más 
frecuente es Epicuro en las obras de Séneca que Sócrates y Platón y Aristóteles y 
Zenón» (Qu.18), afirmación esta que, en cierto modo, es avalada por lo que decía 
Séneca a Lucilio en su epístola octava:

Puede ser que me preguntes por qué de Epicuro refiero tantas cosas bien dichas, 
y no de los nuestros. ¿por qué razón juzgas que estas voces son de Epicuro y no 
públicas? Muchos poetas dicen lo que dijeron los filósofos o debieron decir11. 

Y añadirá, a continuación: «Por esto, en veinte epístolas, Séneca le cita todas 
las veces que necesita de socorro en las materias morales que escribe». De estas 
se servirá Quevedo cuando necesite «socorro». Son, en verdad, veinte citas de 
epístolas —no veinte epístolas— las que ofrece Quevedo, aunque las epístolas 
son solo quince. Es lógico que pertenezcan al corpus de las noventa traducidas 
por Quevedo; por tanto, se pueden añadir a las once que nos han llegado, ya que 
ningún texto pertenece a ellas. Son en la numeración que tienen en la edición 
que manejó Quevedo las siguientes: 6, 8, 9, 12, 13, 18, 19, 21, 23, 24, 25, 46, 
53, 67 y 93.12 

Al citar a Séneca, Quevedo, salvo raras excepciones13, ofrece las palabras de 
Epicuro que Séneca transmitía a Lucilio, y lo hace aportando también su con-
texto. Acostumbra a añadir algún comentario propio, casi siempre un juicio de 
valor. Nosotros, que pretendemos mostrar las palabras de Epicuro en Quevedo, 
nos limitamos a ellas, a sus dicta; estos los conocemos —casi todos— gracias, 
exclusivamente, a Séneca. El filósofo latino los transmite, Quevedo los lee en 
él, le ofrecen apoyos para la defensa, y los presenta en su traducción. Son los 
siguientes (añadimos el texto latino que Quevedo traduce):14

11 El texto en latín dice así en la edición que utilizó, la erasmiana de 1555, en p. 190: Potest fieri, ut me 
interroges, quare ab Epicuro tam multa bene dicta referam potius quam nostrorum: quid est tamen 
quare tu istas Epicuri voces putes esse non publicas? Quam multi poetae dicunt quae a philosophis, 
aut dicenda aut dicta sunt. El ejemplar que maneja y en el que pone sus anotaciones marginales es el 
BNE R/40521. Nos referimos a él con «Sen.», seguido de la página.
12 Quevedo habla, por error, de «séptima epístola», cuando es la 6. También, por error, de la 54 en vez 
de 53 (están en numeros romanos y los contó con cierta rapidez). En cuanto a las 53, 67 y 93 de la 
edición utilizada, en las ediciones modernas son: 52, 66 y 92. 
13 Así, en la cita de la epístola 18.
14 Indicamos la epístola correspondiente y la página en que se lee en «Defensa de Epicuro» en la 
edición de Acosta. Añadimos el texto latino que tradujo, indicando la página en que está en la edición 



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

527Séneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso

Si a alguno no le parece bastante lo que posee, aunque sea de todo el mun-
do señor, es miserable. (Ep. 9.20; Qu. 19). Si cui sua non videntur amplissima, 
licet totius mundi dominus sit, tamen miser est. (Sen. 194; fr. 474 Us.)

¿Qué tienes tú que embarazarte con lo ajeno? Lo que es verdad es mío; 
perseveraré en introducirte a Epicuro. (Ep.12.10; Qu.19). Quid tibi cum alieno? 
Quod verum est, meum est. perseverabo Epicurum tibi ingerere. (Sen. 200; fr. 
487 Us.)15

¿Qué cosa hay más vergonzosa que el viejo que empieza a vivir? (Ep. 13.17; 
Qu. 20. Quid est autem turpius quam senex vivere incipiens? (Sen. 204; fr. 494 Us.)

Antes debes considerar con quién comes y bebes, que no lo que comes y 
bebes. (Ep. 19.10; Qu. 21). Ante circumspiciendum est cum quibus edas et bibas 
quam quid edas et bibas. (Sen. 220; fr. 542 Us.)

Si eres ambicioso de gloria, más fama te darán mis cartas que todas estas 
cosas que reverencias y por qué te reverencian. (Ep. 21.3; Qu. 23). Si Gloria 
tangeris, notiorem te epistulae meae facient quam omnia ista quae colis et prop-
ter quae coleris. (Sen. 225; fr. 132 Us.)  

Si quieres enriquecer a Pitocles, no le has de añadir dinero, sino quitarle 
la codicia. (Ep. 21.7s; Qu. 23). Si vis Pythoclea divitem facere, non pecuniae 
adiciendum, sed cupiditatibus detrahendum est. (Sen. 226; 135 Us.16)

Molesto es empezar siempre la vida. (Ep. 23.9; Qu. 25). Molestum est sem-
per vitam inchoare. (Sen. 233; fr. 493 Us.)

¿Qué cosa tan ridícula como apetecer la muerte, cuando con el miedo de la 
muerte inquietas tu vida? (Ep. 24.23; Qu. 25). Quid tam ridiculum quam adpete-
re mortem, cum vitam inquietam tibi feceris metu mortis? (Sen. 238; fr. 498 Us.)

De tal manera haz todas las cosas como si alguno te viera (Ep. 25.4-5; Qu. 
26). Sic fac omnia tamquam spectet aliquis17. (Sen. 238; fr. 211 Us.) 

Entonces, principalmente, te retira a ti mismo, cuando eres forzado a estar 
en la multitud. (Ep. 25.6; Qu. 26). Tunc praecipue in te ipse secede, cum esse 
cogeris in turba. (Sen. 238; fr. 209 Us.)

de Séneca que utilizó Quevedo y el número que lleva en el fragmento de Usener (hemos utilizado la 
edición de 1887 y la de 2002 con traducción italiana).
15 Esta epístola acaba con dos sentencias que se complementan: Malum est in necesessitate vivere, 
sed in necessitate vivere necessitas nulla est («Es malo vivir en la necesidad, pero no hay ninguna 
necesidad de vivir en la necesidad»), cuya autoría no se menciona, y no recoge Quevedo, y la que 
transmite; esta podría acabar en alieno, o continuar, a mi juico, hasta meum est. El resto serían pal-
abras de Séneca. 
16 Usener ofrece, en primer lugar, el texto en griego recogido por Stobaeus (Anth. XVII 24: εἰ βούλει 
Πυθοκλέα ποιῆσαι, μὴ χρημάτων προστἰθει, τῆς δὲ ἐπιθυμίας ἀφαίρει).
17 Quevedo traduce aliquis de su edición, variante de Εpicurus.



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

528 Francisca Moya del Baño

Dice Epicuro: Hay algunos que se encaminan a la verdad sin socorro de 
otro, de sí hicieron camino para sí. (Ep. 53[52].2; Qu. 28). Quosdam ait Epicu-
rus ad veritatem sive ullius adiutorio exisse, fecisse sibi ipsos viam. (Sen. 291; 
fr.192 Us.)

Bienaventurado este día en que expiro. (Ep. 93 [92].25]; Qu. 29). Beatissi-
mum hunc et ultimum diem ago Epicurus. (Sen 476; fr. 138 Us.)

Tras estos ejemplos18, que dejan claro que Epicuro está muy presente en Que-
vedo y que lo está porque este ha leído a Séneca, nos detenemos en uno de estos 
dicta, unas sabias palabras que dirigió Epicuro en una carta a su discípulo Ido-
meneo y que Séneca transmite en la epístola 21. En esta epístola pretende Séneca 
mostrar a Lucilio que la felicidad que ofrece el mundo obstaculiza el camino a la 
filosofía; que solo la dedicación al estudio lo hará un vir clarus, y que los deseos 
solo se alcanzan detrayendo cupiditas. Esta es la sententia que —intermediario 
Séneca— puso a Epicuro en El Parnaso quevediano.19 Dice Séneca en la traduc-
ción de Quevedo (añadimos el texto latino):

Ad hunc Epicurus illam nobilem senten-
tiam scripsit, qua hortatur, ut Pythoclea 
locupletem non publica nec ancipiti via 
faciat. Si vis, inquit, Pythoclea divitem 
facere, non pecuniae adiciendum, sed 
cupiditatibus detrahendum est.

Et apertior ista sententia est quam ut in-
terpretanda sit, et disertior quam ut adiu-
vanda. Ep. 21, 7s. (Sen. 226). 

A este20 Epicuro escribió aquella senten-
cia, con la cual aconseja a Pítocles no 
le enriquezca por el público y dudoso 
camino. Si quieres, dijo, enriquecer a 
Pítocles, no le has de añadir dinero, sino 
quitarle la codicia. 

Tan clara es esta sentencia que no nece-
sita de intérprete; tan docta que no ha 
menester esfuerzo. (Qu. 23-24).

Séneca amplificará el texto de Epicuro, insistiendo en que es necesario quitar 
codicia no solo para ser rico, sino para gozar del honor, del placer e, incluso, 
de una larga vida. Quevedo no traduce estos añadidos; se centra en la nobilis 
sententia epicúrea, que tan bien elogiaba Séneca, y que él tan bien traducía: «Si 
quieres enriquecer a Pítocles, no le has de añadir dinero, sino quitarle la codicia». 
La utilizó, sin el nombre de Pítocles, en otros lugares.21

18 Merecerían —tanto las traducciones como sus contextos— una atención que hoy es imposible.
19 Ciertamente es la única mención que se hace de Epicuro en El Parnaso, aunque sus ideas están muy 
presentes en él, sobre todo, en la «Musa Polimnia.»
20 Idomeneo. A él dirigió una carta Epicuro, de la que quedan fragmentos, cf. Vara (1995:112s.). 
También otra a Pítocles, cf. Vara (1995:73-86).
21 Así, en Las cuatro fantasmas de la vida, al tratar de la «Pobreza» dice: «Lo propio», dice, «es dar 
a uno piedras, para que teniendo hambre se harte, que darle oro, si desea ser rico, para que no sea 
pobre: siendo así, que para enriquecer no es el remedio añadir dinero, sino quitar codicia», y añade: 



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

529Séneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso

El soneto ocupa un lugar destacado, el segundo, en la «Musa Polimnia», y va 
acompañado de una oportuna anotación.22 Dice así: «Enseña cómo no es rico el 
que tiene mucho caudal. El primer verso es de Epicuro, citado por Séneca. El pri-
mer terceto, de San Pedro Chrysologo, Sermón 22. El postrer verso, de Séneca».

Esta información señala sus «fuentes de inspiración», comenzando con Epi-
curo, pero hay otros; el «humanismo» de Quevedo pone en diálogo a autores 
«idólatras» y autores cristianos. Él sabe y repite que algunos escritores paganos 
—Juvenal o Séneca, por ejemplo— hablan como cristianos o merecen oídos cris-
tianos; a ellos podría añadirse, con todo derecho, Epicuro. En esto quiero insistir, 
en que su interés es, sin duda, mostrar que no están tan lejos unos de otros, y 
que pueden «convivir» en un soneto, sin olvidarnos, lógicamente, del importante 
papel de Séneca. Haremos nuestro breve y sencillo comentario, aunque, como 
decía Epicuro, «todo ha sido ya» y, como otros dicen con razón, «todo ha sido ya 
dicho».23 He aquí el soneto (Bl 42):

«EnSEñA CómO nO ES RICO EL QUE TIEnE mUCHO CAUDAL»
Quitar codicia, no añadir dinero, 

hace ricos los hombres, Casimiro; 
puedes arder en púrpura de Tiro, 
y no alcanzar descanso verdadero.

Señor te llamas; yo te considero, 
cuando el hombre interior, que vives, miro, 
esclavo de las ansias y el suspiro, 
y de tus propias culpas prisionero.

Al asiento del alma suba el oro; 
no al sepulcro del oro l’alma baje, 
ni le compita a Dios su precio el lodo:

descifra las mentiras del tesoro, 
pues falta (y es del cielo este lenguaje) 
al pobre mucho, y al avaro todo.

Los dos primeros endecasílabos, como ya sabíamos, se deben a Epicuro; son 
la versión de la sentencia que el autor había traducido («hacer rico», «añadir 

«usura, latrocinio y envidia». Buendía (1958:1285). También en el comentario a un texto de Séneca, 
o atribuido a él, «Moléstame la pobreza» de Los remedios de cualquier fortuna, se lee: «La pobreza 
no molesta sino al que no sabe con ella ser rico. Aquel es pobre, a quien falta lo que tiene. Aquel es 
rico al que sobra lo que le falta, Epicuro dijo: Si quieres ser rico, no añadas dinero, quita codicia». 
Buendía (1958: 964). 
22 Se lee en la primera edición de 1648. La información que lo acompaña es, a mi juicio, de Quevedo. 
González de Salas, su editor, encontraría la mención de los textos en el margen de la hoja en la que 
escribió el soneto. Quevedo —sabemos— suele indicar sus fuentes de inspiración. 
23 Sobre este soneto han escrito, entre otros, Schwartz-Arellano (1989:97s.), Sierra de Cózar (1992: 
435), Rey (1999: 150s.), Pozuelo (1999: 143s.), Crosby (2000: 147s.), Moreno Castillo (2014:43-44), 
Arellano (2020: 93-94 y Volumen Complementario 139).



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

530 Francisca Moya del Baño

dinero», «quitar codicia»), aunque ya no se hace mención de Pítocles, sino de un 
«Casimiro» con el que se refiere a los seres humanos, en general. La sentencia, 
no hay duda, la ha encontrado Quevedo en Séneca,24 la ha leído en las epístolas 
que él ha traducido y citado, y de las cuales ha extraído, como hemos visto, textos 
de Epicuro para con ellos construir su defensa. 

Quevedo, como es propio de la poesía moral, ha elegido a un interlocutor. 
A él se dirige; a él le habla, como, mutatis mutandis, lo hacía Epicuro con Ido-
meneo, y Séneca con Lucilio. El cuarteto lo completa Quevedo insistiendo en 
la idea maestra, afirmando que la mucha riqueza no solo no hace ricos, sino que 
tampoco proporciona un verdadero descanso. Ahora Quevedo va a poner junto a 
Epicuro a un importante «discípulo» suyo, pues con el término «descanso» nos 
lleva al otium de la oda 2.16 de Horacio, un epicúreo «a su manera» (cf. Hor. Ep. 
1.4: Epicuri de grege porcus), que ha aprendido bien los consejos del filósofo.

Horacio, en su poema dedicado a Grosfo, destaca, al principio de la oda y, 
después, repite dos veces más, el término otium, el «verdadero descanso»; el que 
pide el marinero en peligro o los que temen en la lucha; afirmará en los versos 
7-8, especialmente, que el otium no está en la riqueza ni con ella se consigue. A la 
riqueza se refiere con «púrpura», que siempre lleva a Tiro («púrpura de Tiro» dirá 
Quevedo); también con gemmae y aurum (Otium divos rogat (... ), non gemmis 
neve purpura/ venale neque auro, vv. 1 y 7s.). Horacio, dirigiéndose a Grosfo, 
insistirá en que se puede ser feliz con lo poco; la ambición o codicia no hace ricos 
ni felices; así lo debía saber Pítocles y también Casimiro.

El segundo cuarteto amplifica la idea defendida para avalar que la codicia 
hace esclavos y desgraciados a quienes se creen señores. Se compadece bien con 
el texto de Epicuro ofrecido en la epístola 9, la primera en nuestra relación (Si a 
alguno no le parece bastante lo que posee, aunque sea de todo el mundo señor, es 
miserable). También aquí hay otros ecos de Epicuro. El interlocutor, Casimiro en 
el soneto, quizá sea un personaje importante, un señor no exento de querer más, 
de ahí el término «ansias», que refleja la esclavitud que lleva consigo el dinero. 
El que no está contento con lo que tiene carecerá siempre de paz, lo invadirán las 
ansias (anhelo, deseo vehemente y a veces desordenado), que proporciona la co-
dicia. Acude al tema de la prisión a la que él mismo se ha conducido25 («Señor te 
llamas», «esclavo de las ansias», «prisionero»). Son temas que repite Quevedo.26 

24 Podía haberlo leído en otro lugar; en la edición de Stobaeus (1552: 256), se encuentra en el Sermo 
XV «De continentia et sobrietate»: Si quem volueris divitem efficere, non est quod augeas opes, 
sed minuas cupiditates, o en obras como Flores celebriorum Sententiarum, Loci communes sacri et 
profani sententiarum, Sententiae ex thesauris graecorum dilectae, o una Polyanthea, etc. En todas 
estas obras se encontraba el dictum; sin embargo, al soneto pasa Quevedo su traducción de Séneca.
25 Cf. en el soneto Bl 65 «que el oro es cárcel con blasón de muro», y Moya (2020:474).
26 También Séneca y los satíricos latinos. En Epicteto, traducido por Quevedo, en el cap. XIV, vv. 
15ss., se encuentran semejanzas: «Empero yo te digo,/ que es mejor con sosiego/ y sin perturba-



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

531Séneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso

El primer terceto, como anunciaba la anotación quevediana, procede de san 
Pedro Crisólogo; a este autor cristiano del siglo IV también lo conocía bien 
Quevedo;27 quizá recordó su sermón cuando en su cabeza escuchaba repetida-
mente «quitar codicia... », y fue a su edición, o a una de las que poseía,28 y volvió 
a leer el sermón 22, en el que, seguro, tenía subrayadas algunas líneas, y escritas 
algunas anotaciones en el margen. La unión de Epicuro y Pedro Crisólogo en un 
soneto debió de parecerle absolutamente brillante a don Francisco. El sermón, 
que llevaba por título «De terrenorum cura despicienda, deque servo vigili Ser-
mo XXII» trataba del desprecio de los cuidados del mundo y de la necesidad 
de estar vigilantes. Las palabras que selecciona Quevedo se encuentran en el 
comentario a Lucas 12, 34: Vbi enim thesaurus vester est, ibi cor vestrum erit. 
Antes decía Crisólogo que el corazón del hombre por la limosna se eleva al cielo, 
o por la avaricia se hunde en la tierra (Et hoc facit thesaurus, qui cor hominis, aut 
per eleemosynam levat ad coelum, aut per avaritiam demergit in terram). Y que 
por eso dijo Jesús (Et ideo dixit) que el corazón del hombre está donde está su te-
soro «Vbi enim thesaurus vester est, ibi et cor vestrum erit»). Exhorta Crisólogo, 
a continuación, a poner el tesoro en el cielo para que el alma, que es de origen 
celeste, no se sepulte en la tierra, sobreentendiéndose que así ocurre cuando en 
ella ha puesto su tesoro (Homo, mitte et praemitte thesaurum tuum in caelos, 
ne caelestem animam demergas in terram). Pedro Crisólogo, como conclusión, 
vuelve a decir —la insistencia es muy propia de la homilética— que el oro surge 
de lo profundo de la tierra y el alma de lo alto del cielo (Aurum de profundo 
terrae, anima ab excelsis caeli), y añade una lógica y coherente apreciación, a 
saber, que es mejor que suba el oro a la sede del alma, que se entierre el alma en 
el sepulcro del oro (Melius proinde est ad sedem animae deferri aurum, quam 
in sepulchro auri anima demergatur). Hasta aquí la glosa del texto del sermón. 

Quevedo, es evidente, ha trasladado muy bien el final de Crisólogo, siendo 
fiel al sentido y a las palabras, aunque con la libertad que se permite a los crea-
dores: «Al asiento del alma suba el oro;/ no al sepulcro del oro l’alma baje». 
Quevedo no dice que «es mejor» (melius est deferri aurum); utiliza el subjuntivo 
con valor yusivo («suba el oro»); idéntico es ad sedem animae y «al asiento del 
alma»; «al sepulcro del oro» es, prácticamente, igual a in sepulchro auri, y lo 

ciones/ padecer hambre en todas ocasiones,/ que con desasosiego e inquietudes/ vivir, como los 
hombres desdichados,/ rico entre las congojas y cuidados». 
27 Acude a él en bastantes ocasiones; cf. López Poza (1992: 67, 71, 73, 76-78, 83-89, 91, 97-98, etc.) 
y Ramón Pont (1997).
28 No sabemos qué edición pudo tener (su ejemplar no llegó al Monasterio de S. Martín, porque no 
está en su Índice), pero tuvo, al menos, una. Hubo muchas. Citamos por la de Medina del Campo de 
1600. Las variantes entre esta y las demás son: proinde/ ergo, est/–; deferri/ emergat, –/hoc; demer-
gatur/ se demergat.



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

532 Francisca Moya del Baño

mismo se puede decir de anima demergatur y «l´alma baje». Sin embargo, para 
entender bien el mensaje de Quevedo, pues se ha limitado a esos dos versos que 
traducen el final del Padre de la Iglesia, es preciso haber leído lo que Crisólogo 
había escrito antes, al explicar cómo el oro sube al cielo (solo lo puede hacer por 
la limosna), y cómo el alma se sepulta en la tierra (necesariamente por la avari-
cia). Quevedo, como su fuente, ataca la codicia, avaricia, ambición, o como se 
quiera llamar. El alma no debe poner su tesoro en la tierra, no puede enterrarse 
donde se entierra el oro.

El tercer endecasílabo, que cierra el terceto, transmite un importante mensaje. 
Es evidente la relación de los tres versos; en los tres hay un subjuntivo yusivo 
(«suba», «no baje», «ni compita»); en el último se dirige al lodo —la tierra en la 
que se oculta el oro—, que pretende disputar a Dios el alma, que es «su precio». 
El segundo verso decía «que no baje el alma», en el siguiente, insiste, dirigién-
dose al lodo, en que no compita por ella. Dios es su creador y la sede o asiento 
del alma es el cielo, adonde, por otra parte, también puede subir el oro. Es un 
desideratum. 

El texto de Crisólogo, como decíamos, le pudo venir a la mente a Quevedo 
cuando quiso llevar al soneto la sentencia de Epicuro, pero también los unió en 
otro lugar.29 En él, tras acudir a Epicuro, dice así: «San Pedro Crisólogo me dice 
lo que he de hacer para ser rico. Él aconseja que el oro suba a la patria del alma, 
que es el cielo; que el alma no baje a la patria del oro, que es la tierra».

El último terceto, enlazado con lo anterior, clausura el soneto, en tono pare-
nético, con un imperativo (también en Crisólogo los había), que advierte de los 
engaños que el Tesoro, el oro, esconde (hay, pues, que descifrarlos, «descifra las 
mentiras»); Casimiro, como destinatario, y todo lector del soneto deben saber 
que el avaro no tendrá nunca un verdadero descanso, que no será nunca feliz, 
porque siempre será pobre; su codicia logra que le falte todo, mientras el pobre 
sabe que le falta, solamente, mucho, y no lo necesario. Lo dice Quevedo con 
palabras que no son de Séneca, pero que se encuentran, como él informaba, en 
Séneca, concretamente, en la epístola 108, 8 (Sen. 556-557). Allí leemos que a 
la pobreza le falta mucho y a la avaricia, todo (Desunt inopiae multa, avaritiae 
omnia, seguido de otro dictum, que enseña que para nadie es bueno el avaro, 
pero que para él mismo es pésimo (In nullum avarus bonus est, in se pessimus). 
Séneca destacaba cómo se aplauden en el teatro estos versos, aplauso que mues-
tra, como enseña, que la Naturaleza a todos dio los fundamenta y el semen de las 
virtutes.30 No eran suyos los versos, pero eran, como dice, «lenguaje del cielo», 

29 De los remedios de cualquier fortuna, en el comentario a «Moléstame la pobreza»; cf. Buendia 
(1958:964). Aquí ofrece su versión del texto y alguna luz al soneto.
30 El primero está recogido por Publilio Siro. El segundo, aunque aparece asignado a él en alguna 
edición, Séneca, que se sepa, fue el primero en ofrecerlo. El pasaje completo dice así: Facile est 



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

533Séneca entre Epicuro y Quevedo: Epicuro en El Parnaso

propios de un escritor que podía ser o hablar como cristiano. Solo se sirve del 
primero; lo había recogido Publilio Siro en su colección de sentencias. Le pro-
porciona al soneto —un soneto de estructura perfecta y contenido superior— una 
rotunda cláusula, un soneto en el que Epicuro, con buena compañía, o, dicho de 
otra manera, en una bella armonía de voces, habita en El Parnaso. 

Llegamos a las conclusiones volviendo al principio. Hemos podido com-
probar que, gracias a las Epístolas de Séneca y a haberlas traducido Quevedo, 
los lectores de don Francisco se encontraron pronto con las propias palabras de 
Epicuro en una serie de textos sabios transmitidos por el córdobes. Gracias a 
Epicuro, Séneca y Quevedo, los amantes de la poesía han disfrutado y disfrutarán 
siempre de este magnífico y sabio soneto. 

Bibliografía 

ACOSTA ménDEz, E. (20082), Francisco de Quevedo. Defensa de Epicuro contra 
la opinion común, Madrid.

ARELLAnO, I. (2020), Francisco de Quevedo. El Parnaso Español (2020) com-
pilado por José Antonio González de Salas. Edición, estudio y notas de I. 
Arellano, Madrid.

bUEnDíA, F. (1958), Francisco de Quevedo y Villegas. Obras completes. Tomo I. 
Obras en prosa, Madrid. 

CRISOLOgvS, P. (1600), Aurei sermones seu Homiliae D. PETRI CHRySOLOgI, Ar-
chiepiscopi Rauennatis, Methymnae Campi.

CROSby, J. O. (200012), Francisco de Quevedo. Poesía varia, Madrid.
FERnánDEz-gUERRA y ORbE, A. (1859), Obras de Francisco de Quevedo, Colec-

ción completa, Tomo II, Madrid.
LóPEz POzA, S. (1992), Francisco de Quevedo y la Literatura Patrística, Coruña.
mOyA DEL bAñO, F. (1995), «El Mercurio de la Primavera de Botticelli, el mundo 

clásico o la libertad en el arte», en Homenaje a Antonio de Hoyos, Murcia, 
361-372.

mOyA DEL bAñO, F. (2014), Quevedo y sus ediciones de textos clásicos. Las citas 
grecolatinas y la Biblioteca Clásica de Quevedo, Murcia.

mOyA DEL bAñO, F. (2020), «De Hesíodo a Quevedo. Los «dos caminos» en el 
soneto Bl 65)», en O mundo Clàssico e a universalidade dos seus valores, 
Coimbra, 467-476. 

auditorem concitare ad cupidinem recti; omnibus enim natura fundamenta dedit semenque virtutum. 
Omnes ad omnia ista nati sumus: cum inritator accessit, tunc illa animi bona veluti sopita excitantur. 
Non vides quemadmodum theatra consonent quotiens aliqua dicta sunt quae publice adgnoscimus et 
consensu vera esse testamur? «Desunt (... ) pessimus».



Studia Philologica Valentina
Anejo nº 2 (2021) 523-534

534 Francisca Moya del Baño

mOyA, F.-gALLEgO, E. (2018), «Quevedo traductor de Livio en Marco Bruto», en 
J. J. Valverde – P. Gatsioufa, en Nardus et myrto plexae coronae, Granada, 
295-310.

POzUELO yvAnCOS, J.m. (1999), Francisco de Quevedo. Antología Poética, Ma-
drid. 

RAmón POnT, A. (1997), Pedro Crisólogo en Francisco de Quevedo, Alicante.
REy, A. (19992), Francisco de Quevedo. Poesía Moral (Polimnia), London-Ma-

drid.
SCHWARTz, L.-ARELLAnO, I. (1989), Quevedo. Poesía selecta, Barcelona.
SIERRA DE CózAR, á. (1992), «Autores latinos en los poemas morales de Queve-

do; «reescrituras» y cronología», en Humanitas: in honorem Antonio Fontán, 
Madrid, 431-451. 

STObAEvS, IO. (1552), IOAnnIS STObAEI Sententiae ex thesauris graecorum collec-
tae (...) per Conradum Gesnerum (...) latinitati donatae, Parisiis.

USEnER, H. (2002), EpicurEa, Testi di Epicureo e Testimonanze Epicuree nella 
Raccolta di Hermann Usener. Traduzione e note di I. Ramelli, Milano. 

vSEnER, H. (1887), EpicvrEa. Edidit Hermannus Vsener, Lipsiae.
vARA, J. (1995), Epicuro. Obras completes. (Ed. y trad. de J. Vara), Madrid.


