julio-diciembre 2021: 275-306 ISSN (en línea): 2663-371X https://doi.org/10.35424/rha.161.2021.1066

### El cuerno de unicornio en la Nueva España: conocimiento boticario y prescripción de médicos

Marcos Cortés Guadarrama\*

Recibido: 6 de junio de 2021 Dictaminado: 23 de junio de 2021 Aceptado: 5 de julio de 2021

#### RESUMEN

La farmacopea novohispana identificaba al cuerno de unicornio como materia lapidosa de difícil acceso. Esta conceptualización se hereda de los postulados médicos medievales, los cuales no hallaban mejor remedio contra el envenenamiento y síntomas terminales afines. Hacia finales del siglo xvi, el boticario Francisco Vélez de Arciniega, en su Libro de los quadrupedes y serpientes terrestres recebidos en el uso de medicina, recogió de manera erudita y ecléctica esta tradición, que en la Nueva España se enriqueció con la materia médica americana y el imaginario que despertó una serie de sustancias sin precedente alguno. En este contexto, veremos que sólo determinados tratados médicos novohispanos recomendarán el cuerno de unicornio: los relacionados con tiempos benignos, con una intención filosófica-política en beneficio de la República (Problemas y secretos maravillosos de la Indias, 1591); en una obra cuasi enciclopédica y heredera del galenismo arabizado (Verdadera medicina, cirugía y astrología, 1607); y textos médicos intervenidos y anotados (Tesoro de medicinas, 1674). Finalmente, la posesión del libro de Arciniega en el Convento Grande de San Francisco de la Ciudad de México demuestra que la idea del cuerno de unicornio fue importada y que formaba parte de una

<sup>\*</sup> Universidad Veracruzana, Xalapa, México. Correo electrónico: marccortes@uv.mx. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0363-7539

filosofía natural aristotélica, que seguirá presente en autores posteriores: en una obra franciscana que destaca el beneficio de otros simples lapidosos oriundos de la Nueva España (*Teatro mexicano*, 1698); en una obra médica jesuita del XVIII (*Florilegio medicinal*, 1712) que continuará la leyenda del unicornio. E incluso, formará parte de la lista de medicamentos de las boticas de hospitales novohispanos (1798-1808).

Palabras clave: Cuerno de unicornio, Francisco Vélez de Arciniega, Libro de los quadrupedes y serpientes terrestres recebidos en el uso de medicina, medicina novohispana, bezoares, cuerno de ciervo.

# The Unicorn's horn in the New Spain: apothecary knowledge and prescription of physicians

#### ABSTRACT

The pharmacopoeia in the New Spain identified that the Unicorn's horn was a precious medicine, hard to obtain. This idea was inherited by the medieval medical assumptions, among which, there was no better remedy against the poisoning and similar symptoms. At the end of the xvith century, the pharmacist, Francisco Vélez de Arciniega, in his Libro de los quadrupedes v serpientes terrestres recebidos en el uso de medicina, gathers this medieval tradition and rewrites it with erudition; tradition that becomes richer in the New Spain context, with the elements of the native nature and the imaginary that aroused the curiosity of ancient physicians. Notwithstanding, in this article we will study that only a few medical works published in the New Spain will recommend the Unicorn's horn: the ones related with peaceful times, without cocolistle pandemic, works written with a philosophical-political intention to take care of the Republic (Problemas y secretos maravillosos de la Indias, 1591), works written with a quasi-encyclopedia intention and related with the Galenic-Arabic medical knowledge, and works seized and annotated from their original intentions (Tesoro de medicinas, 1674). Finally, the possession of the book, written by Vélez de Arciniega, in the Convento Grande de San Francisco in Mexico City, shows us that the idea of the Unicorn's horn was imported and it was part of an Aristotelian philosophy, that will be integrated in works written by future authors: such as the Teatro mexicano, 1698, the Florilegio medicinal, 1712 and recipes of medicines in Hospitals' apothecaries in the New Spain (1798-1808).

Key words: *Unicorn's horn, Francisco Vélez de Arciniega*, Libro de los quadrupedes y serpientes terrestres recebidos en el uso de medicina, *medicine in the New Spain, bezoars, Deer's horn*.

Sibi parat malum, qui alteri parat. 1

#### Introducción

Dada su existencia exclusiva en el mundo de las letras, se esperaría que los poetas hubieran favorecido la difusión de la leyenda del unicornio a lo largo de la historia. Sin embargo, la historiografía literaria ya ha demostrado que la responsabilidad de este hecho recayó, principalmente, en los médicos o los textos concebidos con una clara intención médica.<sup>2</sup>

El primer testimonio conocido se remonta al siglo IV a. C., con la obra del médico griego Ctesias y, desde entonces —y sin pretender más que mencionar unos cuantos autores y obras partícipes de esta tradición—, las conceptualizaciones de este animal, y su beneficioso cuerno, se enriquecerán gracias a la pluma de autoridades grecolatinas, tales como Plinio, Dioscórides, Eliano y Solino; y obras anónimas o atribuidas fundamentales de la literatura occidental, como el *Fisiólogo*. Influenciada por esta última obra, la literatura medieval —de la mano del género literario del Bestiario— contribuirá a reformular los alcances y matices de esta leyenda, siendo el caso del *Bestiario de amor*, de Richard de Fournival, uno de los más singulares. Asimismo, varios autores de este período histórico, como san Isidoro o Hildegarda de Bingen, —cuyo protagonismo se evidencia al ser mencionados por el mismísimo Francisco Vélez de Arciniega, boticario de nuestro interés—, no se quedarán atrás al intentar plasmar por escrito las características y cualidades de este cuadrúpedo.

- <sup>1</sup> "El que prepara el mal para otro, lo prepara para él mismo". Adagio erasmista presente en la portada del *Libro de los quadrupedes y serpientes terrestres recebidos en el uso de medicina, y de la manera de su preparación* (1597), de Francisco Vélez de Arciniega.
- <sup>2</sup> Shepard, *El unicornio*.
- <sup>3</sup> *Ibid.*, pp. 19-36.
- <sup>4</sup> Una traducción íntegra de este Bestiario fue publicada por la Universidad Veracruzana. Su peculiaridad radica en que, a la parábola cristiana que se construye con el supuesto comportamiento del animal en la naturaleza, se le dará un giro al introducir los conceptos del amor cortés mediado el siglo XIII.
- "El hombre que truxere un cíngulo hecho de la piel del Unicornio (dize Hil de Gardis) ceñido sobre la carne, que no le dará ninguna calentura, ni pestilencia fuerte: y que el que traxere unos çapatos hechos de la dicha piel, tendrá siempre los pies y las piernas sanos: y que la uña del unicornio, puesta debaxo de la escudilla de la comida, o del vaso de la bebida, si están calientes y tienen veneno, los haze hervir, y si están fríos los haze humear, y de esta manera se podrá saber si tienen veneno". Vélez de Arciniega, Libro de los quadrupedes, f. 11.

De este modo, con temas y motivos que se desarrollaron durante siglos por páginas y libros (que decían de su tamaño y ferocidad; del color y talante de su cuerno; de su convivencia con otras especies, que lo dejaban beber primero del agua de un río envenenado para que se purificase con su cuerno; que explicaban cómo cazarle mediante una bella doncella virgen, etcétera), tal y como era de esperarse al pensar en el caso de otros géneros literarios llegados del Viejo al Nuevo Mundo, el unicornio también se materializará en la tradición textual de la literatura médica novohispana, desde segunda mitad del siglo xvi hasta los primeros años del siglo xix.

Testimonio de este hecho yace en el fondo reservado de la Biblioteca Nacional de México. Se trata de una obra en romance de un famoso y prolífico boticario de quien no abundan datos biográficos,<sup>6</sup> Francisco Vélez de Arciniega. Con algunas páginas faltantes (del folio 1 al 32) y proveniente de lo que fuera el Convento Grande de San Francisco de la Ciudad de México, una copia de su *Libro de los quadrupedes y serpientes terrestres recebidos en el uso de medicina, y la manera de su preparación*,<sup>7</sup> impreso en Madrid, en casa del salamantino Pedro Madrigal, en 1597, ya estaría en la Nueva España durante las primeras décadas del siglo xvii, si no es que antes. Lo que este libro recoge y postula sobre el unicornio y su cuerno dialogaría con el imaginario de médicos, cirujanos, boticarios y religiosos novohispanos, quienes vieron en los recursos naturales de la Nueva España todo un repertorio de elementos que servirían al arte de la medicina como remedios contra múltiples enfermedades, algunas de ellas incurables y sumamente temidas —tanto en lo individual como en lo colectivo— por diversas comunidades que integraban la sociedad.

En este sentido, este ensayo destacará que el supuesto cuerno de unicornio fue parte de la materia médica y de las prescripciones del arte de la medicina novohispana. Asimismo, se procurará señalar el porqué en 1597 un boticario toledano se interesó en difundir los beneficios de esta leyenda, mientras que hay una relativa ausencia de la misma en ciertos tratados médicos y quirúrgicos concebidos durante la segunda mitad del siglo xvI en la Nueva España, postura que, por cierto, coincide con el lado más crítico y el más "avanzado" de la medicina occidental del momento. A manera de un adelanto de las consideraciones finales a las que he intentado llegar, pretendo señalar lo siguiente: durante los trescientos años de la Nueva España, donde su

- <sup>6</sup> Un breve apunte sobre quiénes han ofrecido algo de información biográfica sobre el boticario en Santamaría Hernández, "Textos médicos antiguos", p. 585; Esteva de Sagrera, "Comentario al Libro de los quadrupedes y serpientes terrestres recebidos en el uso de medicina, y de la manera de su preparación de Francisco Vélez de Arciniega", pp. 484-495; y en Valderas, "Francisco Vélez de Arciniega en la polémica de la coloquíntida", pp. 13-14.
- El libro aparece catalogado desde el trabajo de José M. Vigil, en 1889. El libro sigue ahí y tuve oportunidad de tenerlo en mis manos y fotografiarlo antes de la pandemia.

Protomedicato trataba —entre otras cuestiones— regular el abastecimiento y calidad de los medicamentos de las boticas;8 en donde los médicos de formación universitaria y cirujanos romancistas condenaban —hasta cierto punto— que pacientes recurrieran a la curandería indígena;9 en esta sociedad novohispana destacará que el supuesto consumo de cuerno de unicornio estuvo ligado a una conceptualización de materia lapidosa, dura y maravillosa, tal y como lo fueron las piedras bezoares. 10 Sin embargo, a diferencia de aquéllas —más comunes y presentes en las entrañas no sólo de mamíferos terrestres, sino de aves y reptiles—, el cuerno de unicornio se ofrecerá en su versión para pobres, es decir, en polvo. Este uso nos habla de un ocultamiento de su verdadero origen, mismo que no será un problema para integrarlo como elemento de fármacos contra las infecciones y sus síntomas, como la disentería, el tabardete y, principalmente, como recurso para contrarrestar los peores males provocados por el envenenamiento. Sin embargo, paulatinamente, el único cuerno que prevalecerá en los tratados médicos y en las listas de medicamentos de las boticas será el que, quizá —la mayoría de las veces— se administró realmente: el de ciervo.11

- Sobre el Protomedicato de España y de la Nueva España véase López Terrada; Martínez Vidal, "El Tribunal del Real Protomedicato en la Monarquía Hispánica"; y Martínez Hernández, La medicina en la Nueva España, siglos xvi y xvii. Sobre la regulación de las boticas en la Nueva España: Rodríguez, "Legislación sanitaria y boticas novohispanas", pp. 151-169; y De Vos, "The Apothecary in Seventeenth —and Eighteenth— Century New Spain: Historiography and Case Studies in Medical Regulation, Charity, and Science", pp. 249-285.
- Para el tema de la curandería en México colonial, Noemí Quezada, Enfermedad y maleficio.
   Para una revisión de las piedras bezoares como materialidad de la cultura y su relación con el cuerno de unicornio en Sameiro Barroso, "Bezoar stones, magic, science and art", pp. 193-207.
- La atracción por el unicornio no cesa ni en plena pandemia de Covid, prueba de ello es el libro de Benoist y Decaix: Licornes, recientemente publicado (mayo, 2021). Ahí se afirma que, aunque hoy en día este animal es personaje de videojuegos, motivo en ropa infantil y en éxitos editoriales a nivel mundial (Harry Potter), lo que en la antigüedad se presentaba en cortes regias y gabinetes de curiosidades como cuerno de unicornio realmente pertenecía a otras ilustres cornamentas, como la del rinoceronte o el narval, tal y como también lo afirmase en su momento Shepard, El unicornio, pp. 267-286, quien incluso asegura que en el siglo XVIII Japón importaba de Occidente "cuernos de unicornio". El rinoceronte no es ignorado por nuestro boticario, dedicándole un capítulo entero. Sobre el narval nos dice: "De un gran pescado, llamado Monocerote, han escrito algunos, y entre ellos el autor del libro intitulado Huerto de sanidad, y escribió dél en el tratado que hizo de peces donde dize: El Monoceronte es monstruo marino, tiene en la frente un gran cuerno, con el que pueden penetrar las naves desmanadadas: y haze perecer y destruyr multitud de hombres" Vélez de Arciniega, Libro de los quadrupedes, f. 106. En el desarrollo de estas páginas se verá que, lo que se prescribía en Nueva España como polvo de "cuerno de monoceronte", quizá era polvo de cuerno de venado o ciervo, animal con el que siempre se le relaciona en la tratadística médica novohispana.

Finalmente, creo que estos factores seguirán enriqueciendo una serie de posibilidades poco atendidas por la historia de la medicina que ya he tenido oportunidad de señalar en otros trabajos: hay toda una poética que se construye alrededor de los textos médicos que es sumamente rica para la historiografía literaria y la historia cultural de la Nueva España.

### "No solamente para boticarios y médicos acomodada"

El Libro de los quadrupedes es considerado como el primer libro de zoología terapéutica del orbe hispánico. 12 Nace con una intención de llegar a un público mucho más amplio y que no se reduzca a los especialistas del arte de la medicina. Su autor lo deia en claro: "para otros muchos buenos ingenios, que gustan de saber historias de animales". <sup>13</sup> Además, aparece publicado cuando la corte madrileña ya había tomado nuevas posturas promovidas por el Protomedicato en relación al oficio de los boticarios; regulaciones cuya propuesta, discusión e impacto duraría unos cinco años, de 1588 a 1593. 14 Entre éstas, destacaría que se reglamentó: "la perfecta elaboración de los medicamentos usuales". <sup>15</sup> En lo que respecta a los preparados con cuerno de unicornio, éstos no entran en esta categoría, pues se debe tener presente que se trata de la parte más dura de un animal que llegó a simbolizar a Cristo, y la doncella que le acoge mientras los cazadores le dan muerte, a la Virgen. Un elemento medicinal (un "simple", como se le conocía en la literatura médica) con tal carga simbólica —sin pasar por alto que también era muy costoso cuando no se le pulverizaba—, 16 definitivamente no entraría en los listados de medicamentos comunes. 17 A pesar de este simbolismo, recogido como el tema de la "caza sagrada" por los especialistas. <sup>18</sup> Vélez de Arciniega evita en todo momento aludir esta alegoría.

- Santamaría Hernández, "Textos médicos antiguos y tradición literaria", pp. 585-594.
- <sup>13</sup> Vélez de Arciniega, *Libro de los quadrupedes*, f. VIIIr.
- Rey Bueno, "El informe Valles", pp. 243-268.
- <sup>15</sup> *Ibid.*, pp. 243.
- En el mismo año de publicación del libro, un cuerno entero de unicornio fue valorado en treinta mil ducados, Shepard, *El unicornio*, pp. 37-69. El ducado era una moneda de oro que hoy rebasaría los doscientos dólares por unidad.
- Ni siquiera en la Nueva España cambiará este hecho. He revisado la lista de los medicamentos surtidos en 1601 por el boticario Gonzalo del Castillo, con los que abasteció las cárceles del Santo Oficio en la Ciudad de México. Al parecer, los presos no eran merecedores del polvo de cuerno —ni de ciervo, ni mucho menos de unicornio—, pues no aparecen entre los muchos "simples" y "compuestos" consignados. Archivo General de la Nación (AGN), Inquisición, caja 5119, ff. 1-22.
- Shepard. El unicornio, p. 114.

aunque —mediante san Isidoro y sus *Etimologías*— recordará cómo se caza un unicornio.<sup>19</sup> No obstante, ya duda de la efectividad de ésta en sus tiempos:

Pues quando esta opinión fuera verdadera, el aver de yr las doncellas medrosas de nuestros tiempos y melindrosas a caça de Unicornios, a tierras tan lexanas y fragosas, como son las últimas regiones de las Indias, y aun los caçadores tienen mucha dificultad.<sup>20</sup>

Esta declaración muestra que, en la imaginación del autor, quien escribía desde la corte madrileña, los relatos de la América española va estaban presentes. Éstos sostienen cierto escepticismo, el cual favorece que se abstenga de recurrir a una carga simbólica y alegórica cristianas en un pasaje vital de la leyenda del unicornio. Además, esta postura tendría por fin sortear la censura inquisitorial, pues el Santo Oficio solía prohibir una tercera parte de los libros consagrados al arte de la medicina.<sup>21</sup> Factor del que, seguramente, estaría al tanto nuestro autor, pues llegará a ser boticario del inquisidor general Bernardo Sandoval Rojas. Por otra parte, aunada a la declaración citada, otro hecho que relaciona este libro con la América española es que está dedicado a don Francisco de Alpharo (1551-1644) "caballero de la Orden de Calatrava, y procurador general della". Coincide la fecha de publicación del libro con la propuesta de Alpharo --por parte del Consejo de Indias-- como fiscal en la Audiencia de Charcas, en el Virreinato del Perú.<sup>22</sup> Podemos suponer que la dedicatoria del boticario encontraría buena acogida en un hombre de letras, jurista, y ligado con el Nuevo Mundo y las maravillas naturales que se asociaban con la tierra americana.

El capítulo dedicado al unicornio ocupa el cuarto lugar en la organización dispuesta por el autor. Es muy interesante que mientras en el inicio de capítulos anteriores nos dice, respectivamente, del tiempo de gestación de un osezno; de la velocidad del tigre; y de la fortaleza del león, las primeras páginas del unicornio aluden al carbunclo y al rubí, minerales que en la Edad Media no se les distinguía con exactitud, pues ambos imitaban al rojo vivo del carbón.<sup>23</sup> Sin

- "Ninguna industria humana, ni de los caçadores (por ser tanta su fortaleza) basta para cazarle, si no es por orden de una doncella, en los pechos de la qual (mostrándolos quando la ve venir) pone la cabeça, y adurmiéndose desta manera, le caçan con tanta facilidad como si estuviera sin armas" Vélez de Arciniega, Libro de los quadrupedes, f. 104.
- Vélez de Arciniega, Libro de los quadrupedes, f. 104.
- Pardo Tomás, Ciencia y censura, p. 193.
- <sup>22</sup> Jurado, "Un fiscal al servicio de su majestad", pp. 103-107.
- Conviene citar la idea que se tenía de estos minerales para comenzar a plantear la argumentación de este libro, con la que dialoga la tratadística médica novohispana: "Dizen algunos, que la razón e tener mas virtudes celestes que las demás piedras, es por tener por dentro, tantas máculas doradas, como las hyadas [...] que son las siete estrellas que están

embargo, el consenso generalizado es que ambos podían detectar alimentos envenenados o neutralizar su impacto, si es que habían sido consumidos. Asimismo, estas "piedras" podían curar la melancolía, las pesadillas y fungían como talismanes contra la peste. El boticario refiere esta tradición aludiendo a diversas autoridades grecolatinas, medievales y bíblicas que dan sentido a su narrativa. El razonamiento del boticario en esta introducción se basa en un símil: tan maravilloso es el rubí o carbunclo, como lo es el unicornio. De nuestro interés es que, del cúmulo de bestias numeradas en el capítulo ("caballo, buey y asno índicos, rhinocerote [sic], fiera Orynge y asno de Scytia"), las cuales se unifican por tener —supuestamente— un solo cuerno, destaca que el unicornio también es conocido como "el caballo indico de Monoceronte". Denominación que, desde el Bestiario medieval, estará presente como un sinónimo de este cuadrúpedo y que acuñará el médico novohispano Juan de Barrios diez años después, tal y como veremos más adelante.

Junto a las autoridades ya referidas en este capítulo, hay otras que evidencian el diálogo que el libro tiene con el llamado humanismo médico del siglo xvi. Así pues, se cita al médico alemán, Leonhart Fuchs ("Fuchsio", 1501-1566), su obra *Medicamentorum omnium componendi* (1566); el italiano Gabriel Falopio (1523-1562); el francés Laurent Joubert (1529-1582) y el médico portugués Amato Lusitano (1511-1568) quien fuera muy popular en su tiempo, entre otras cosas, por sus comentarios a la obra de Dioscórides;<sup>26</sup> popularidad que también se hará sentir en la Nueva España, en las obras de médicos y cirujanos, como Farfán y López de Hinojosos.

El texto pone sobre la mesa la duda de cuál será el cuerno de unicornio auténtico,<sup>27</sup> pues los autores citados se contradicen en el color, tamaño y apariencia.<sup>28</sup> Sin establecer sus propias conclusiones, el boticario declara que los hay de diversos colores, tamaños (como ocurre con otros animales) y que

sobre la cabeça de Tauro: las quales tienen tanta virtud, que todas las vezes que nacen, o se quitan, produzen pluvias: y por razón de las dichas máculas que tiene el carbunco, y de sus efetos (dizen algunos) fue tenido acerca de los caldeos por cosa sagrada". Vélez de Arciniega, *Libro de los quadrupedes*, ff. 91-92.

- <sup>24</sup> Shepard, El unicornio, p. 140.
- Las autoridades citadas en su libro y otras más que dialogan con la literatura médica renacentista consagradas a la zooterapia ya han sido estudiadas por Santamaría Hernández, "Textos médicos antiguos y tradición literaria", pp. 585-594.
- <sup>26</sup> Dioscoridis Anazarbeide Medica Materia, Leyden, 1558.
- <sup>27</sup> Vélez de Arciniega, *Libro de los quadrupedes*, f. 98.
- "Falopio en el tratado que hizo de Compositione medicamentorum, en el cap. 50. De la confección cordial, dize. Verdadero es el nombre de unicornio, del qual nunca es hecha mención en algún medicamento. Y verdaderamente no se sabe bien qué sea unicornio: mas Luys Romano le escrivió, ò pinto con diligencia". Vélez de Arciniega, Libro de los quadrupedes, f. 99.

la importancia radica en conocer su apariencia: "Será cuerno de unicornio, el que siendo macizo tuviere resplandor que le dio Solino, y las bueltas naturales que dize que tiene Eliano".<sup>29</sup> Por supuesto, el mayor problema radicaba en la escasez de este simple en las boticas. Y no sólo esto, sino que su consistencia era un reto para el apotecario, si es que se deseaba mantener sus cualidades contra el veneno:

Para conseguir las virtudes que del cuerno del Unicornio se dessean, si a caso alguno le alcança a tener, es necesario por ser tan denso y compacto, antes de que se aya de usar dél, tenerle preparado, la preparación del qual, y de los demás que tienen virtud contra veneno será ésta: Tomarase la cantidad que quisieren, y limándola primero con una lima sotil, la echaran en una vasija de vidrio, sobre la qual echarán cantidad de cumo de limones, ò de cidra, que baste para que se cubra, y meneándola la vezes necesarias con una espátula ebúrnea, ò de alguna madera de materia densa, se dexará estar en el dicho cumo, hasta tanto que se aya gastado, y adelgazado su polvo: y quando uviere adquirido sutileza, se echará en una losa, en la qual se molerá de la manera que las piedras, ò metales, hasta tanto que no se sienta entre los dientes, ni con la lengua el dicho polvo. Quando esté desta manera se recogerá de la losa, y después de seco se guardará en un vaso de vidrio. También se podrá preparar con sola agua, siendo primero limado, si no quieren que adquiera los cumos, ò aguas cordiales alguna calidad, más que la que él tiene, aunque con más trabajo por no averle adelgazado los çumos su sustancia. Algunos han sido de parecer, que se quemen los cuernos para prepararse, lo qual no tengo por bueno en los que tienen facultad cordial, ò virtud contra veneno, porque es imposible dexar de quebrantársela quando no se la quite de todo punto el fuego.30

Eran cuatro los modos en los que los apotecarios preparaban los simples, según Mesué: por cocción, lación (*sic*), infusión y trituración.<sup>31</sup> La elaboración propuesta por el boticario toledano, evidentemente, se basa en esta última para medicamentos lapidosos y se opone del todo al empleo sugerido por los médicos novohispanos, quienes lo recetan quemado y en polvo, como veremos en breve. Al hacerlo, iban en contra del canon, representado por Galeno, Aecio y Avicena, pero estaban en diálogo con lo propuesto por Amato Lusitano, quien lo utilizaba para un repertorio de males más amplio, tales como "echar las pares [placenta], los menstruos, y sudores, aprovecha contra las lombrices desatado en agua de grama, en agua de nenúfar para mover vómitos".<sup>32</sup> Y, por si fuera poco, algunos médicos —como los novohispanos— lo prescribían

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vélez de Arciniega, *Libro de los quadrupedes*, f. 103.

<sup>30</sup> *Ibid.*, ff. 107-108.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Aguilera, Exposición sobre las preparaciones de Mesué, f. 7r.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Vélez de Arciniega, Libro de los quadrupedes, f. 109.

para "tabardillos y calenturas pestilenciales, en viruelas y sarampión, del qual dizen han visto algunos muy buenos sucesos, principalmente, quando provoca sudor".<sup>33</sup>

A pesar de esta cantidad de beneficios, Vélez de Arciniega se concentra al final de su capítulo en las cualidades antivenenosas del cuerno de unicornio. Esta era una creencia bien establecida en la Europa medieval y que recogerá la sociedad hispánica renacentista en sus diversos estratos sociales, pues ya se ha señalado<sup>34</sup> que, temeroso de ser envenenado, Torquemada tenía a la mano vasos hechos con cuerno de unicornio para evitar ajustes de cuentas de sus enemigos:



Figura 1. "Vasos de unicornio que pertenecieron a fray Tomás de Torquemada", en Francisco Aznar, *Indumentaria española: documentos para su estudio, desde la época visigoda hasta nuestros días*, Madrid [s.n.], 1881, lámina 32.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> *Ibid.*, f. 110.

Shepard, *El unicornio*, p. 127.

Y Cabeza de Vaca, adelantado y gobernador de Río de la Plata, refiere, casi al final de sus Comentarios, que en 1543 le dieron tres veces rejalgar (arsénico y azufre), pero se salvó gracias a una "botija de azeyte y un pedaço de unicornio, y quando sentía algo se aprovechava destos remedios de día y de noche con muy gran trabajo y grandes gomitos, y plugo a Dios que escapó dellos".35 Como Cabeza de Vaca, nuestro boticario no duda de esta efectividad. Es más, cree que esto se puede potenciar más aún si se mezcla con quince gramos de bezoares "verdaderas" y "huessos de los coraçones y lágrymas de los ciervos, y por los huessos en la confección de hiacintos Napolitana por cada uno 15 gramos". <sup>36</sup> Esta farmacopea consignada está todavía influida por Mesué, y ya se ha señalado que la pervivencia de estas nociones se prolongan hasta finales del xvII en España.37 Conviene señalar que ésta es la única ocasión que relaciona al unicornio con el ciervo, mientras que, la mayoría de los novohispanos, ya no separarán esta relación. Las lágrimas de ciervo que se creían eran saladas, mientras que los jabalíes se creían dulces—38 era una especie de bezoar hecha con lágrimas. La historia de la elaboración no tiene comparación dentro de la conceptualización que se remonta al Corpus Hippocraticum y que la medicina bajomedieval traduce con el lema: "la cosa contraria sana contra la contraria". <sup>39</sup> En otras palabras, el efecto curativo se lograría mediante elementos afines, es decir, mediante una simpatía, o elementos contrarios entre sí: antipatía. Así pues, el veneno curaría al envenenado en una simbiosis simpática, y el anti veneno curaría al envenenado en una antipática. Las lágrimas de ciervo pertenecen a la curación simpática, pues se creía que el ciervo se alimentaba con serpientes venenosas. Para reponerse de esta dieta tan extrema y exudar el veneno, los ciervos sumergían todo su cuerpo en un río, salvo la cabeza. El veneno salía por los ojos, en forma de una lágrima que podía llegar a ser del tamaño de una avellana, se solidificaba y endurecía cuando el

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Alvar Núñez, Relación de los naufragios y comentarios, p. 363.

Vélez de Arciniega, Libro de los quadrupedes, ff. 111-112. El libro termina aludiendo a su obra publicada en Toledo en 1593, De simplicium medicamentorum colectione: "por las virtudes que para estos efetos tienen semejantes: gastarense también Margaritas por los dichos coraçones, en la dicha composición, y en otra qual quiera, tomando dellas el mismo peso, por las rezones, que en la prefación del libro, que antes deste sacamos a la luz, se dixieron". La cuestión es que este compuesto no tendrá impacto alguno en la tratadística novohispana. Pendiente quedará la cuestión si el mismo influyó entre otros boticarios peninsulares.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Valderas, "Francisco Vélez de Arciniega en la polémica de la coloquíntida", pp. 13-14. En la Nueva España con el jesuita Juan de Esteyneffer, aún se prolonga esta tradición en 1712.

Joubert, *Tratado de la risa*, p. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Conceptualización que permeaba y se hacía presente más allá de la medicina, pues el concepto está presente en los compendios hagiográficos medievales, concretamente, en la vida de Santiago el Alfeo. Flos sanctorum con sus ethimologías, ff. 96b-96c.

ciervo salía del agua.<sup>40</sup> Por lo tanto, se asume que ese tipo de bezoares tan maravillosas solían encontrarse a las orillas de los ríos. A destacar sería que, dentro de la farmacopea, el cuerno del unicornio se asociaba con lo más puro (no olvidemos la simbología y la alegoría de Cristo y la Virgen con la que iniciamos este apartado) y, también, como sustancia sumamente venenosa.

De este modo erudito v ecléctico, demostrando su amplio conocimiento de la farmacia clásica y de su tiempo, Vélez de Arciniega manifiesta ser una autoridad del arte boticario, el cual, seis años después, definiría como "saber escoger, preparar, guardar, componer, y mezclar bien los medicamentos". 41 Su intención dialoga y fortalece las relaciones entre médico, ciruiano y boticario. En efecto, es preciso recordar que, de lo que prescribía uno, trabajaba el otro. y todos salían ganando honra y dinero, tema central en el desarrollo de la tratadística médica novohispana.<sup>42</sup> Por su parte, el oficio de boticario fue rentable en la Nueva España. De hecho, se ha señalado que los boticarios laicos llegaron a ocupar un lugar importante en la sociedad. Sólo tenían que compartir su primacía con los boticarios religiosos, encargados de las boticas de conventos y hospitales, 43 hasta cierto punto tolerados, mas no así contra otros. En efecto, existen quejas ante la Inquisición contra aquéllos que se atrevían a tocar los lindes del oficio. Hecho que habla de una abundancia de infractores como, por ejemplo, un administrador de correos que, en Tulancingo, vendía "fármacos de boticas" sin permiso ni autoridad para ello.<sup>44</sup> Así pues, el gremio se cuidaba de que nadie, ajeno a la validación del Protomedicato y a la formación universitaria, se atreviera a afectar esta reciprocidad en las artes médicas, al menos tanto como le convendría a una práctica que estuvo en constante convivencia con la curandería indígena.

El libro de Vélez de Arciniega —que será ampliado por el mismo autor en 1613—<sup>45</sup> está dirigido al curioso que pudiera leer en romance. Precisamente,

- Joubert, Tratado de la risa, p. 134.
- <sup>41</sup> Valderas, "Francisco Vélez de Arciniega en la polémica de la coloquíntida", p. 15.
- Efectivamente, el médico agustino, Farfán, decía en su obra publicada en México, en 1592, que, si los cirujanos siguiesen sus consejos, ganarían "honra y dineros". Farfán, *Tratado breve de medicina*, p. 414. Huelga recordar: la mayoría de los boticarios de la época no tenían formación universitaria, como el cirujano, estaban subordinados al médico.
- A pesar de esta escisión en el gremio, el oficio de boticario muestra un nivel de especialización que, poco a poco, precisará de la creación de una preparación universitaria. En la Nueva España llegará hasta 1833, con la primera cátedra de Farmacia teórico-práctica que formó parte del plan de estudios de medicina. Rodríguez, "Legislación sanitaria y boticas novohispanas", pp. 154-158; y De Vos, "The Apothecary in Seventeenth- and Eighteenth-Century New Spain", pp. 49-285.
- 44 AGN, Instituciones Coloniales, Indiferente, caja 0572, exp. 029, ff 1-12, 1794.
- Historia de los animales más recebidos en el uso de la medicina (Madrid, 1613).

por esta cualidad, es que favorece la difusión de los beneficios de éste y otros fármacos ante una comunidad de lectores mucho más amplia que la especialista, logrando así su pervivencia, demanda y venta en las boticas. Hay que decir que esto ocurría en momento histórico donde el famoso cirujano francés Ambroise Paré —entre otros—, cuestionaba ya, en 1582, el potencial curativo que le atribuía una tradición textual médica medieval. La postura de Vélez de Arciniega no debe tomarse por arcaizante, sino como parte de las prácticas y las ideas en las que se dividía la medicina del XVI y del XVII. Por ejemplo, en 1634 el apotecario Laurens Catelan compartía las creencias del toledano, e incluso profundizó mucho más en ellas con la publicación en Montpellier de su *Histoire de la Nature, chasse, vertus, proprietez et usage de la lycorne*: 47



Figura 2. Imagen del libro *Histoire de la Nature, chasse, vertus, proprietez et usage de la lycorne*, de Laurens Catelan (boticario de Monseigneur le Duc de Vandosme), Montpellier, Jean Pech, 1624.

En la manera en cómo estos supuestos beneficios se desarrollaron también por la tratadística médica novohispana, podremos entender mejor el porqué la

<sup>46</sup> Discours d'Ambroise Paré, conseilleur et premier chirurgien du roy, à sçavoir: de la mummies, de la licorne, des venins, et de la peste, París, 1582.

<sup>47</sup> No es mi intención presentar un exhaustivo repertorio de fuentes de estos siglos que están a favor o en contra del uso del cuerno de unicornio. Esa tarea ya ha sido hecha para la tradición inglesa, con la exhaustiva consulta de fuentes latinas, francesas e italianas. Véase Shepard, El unicornio, pp. 163-203.

triada aludida (médico-cirujano-boticario) no desistía de cabalgar sobre la idea del unicornio.

## EL CUERNO DE UNICORNIO EN LA TRATADÍSTICA MÉDICA NOVOHISPANA

El libro del boticario Vélez aparece publicado en Europa en un momento en el cual el llamado humanismo renacentista del que participó el arte de la medicina estaba ya consolidado y listo para acoger, paulatinamente, nuevas modas y principios éticos y estéticos propios del Barroco. En este sentido, a los caminos quirúrgico, abierto por Ambroise Paré; y anatómico, por Andrés Vesalio, se forjará un tercero: el estudio de los simples medicinales, la herbolaria y la composición farmacéutica a base de otras materias, como la animal y la mineral. Es en esta vía donde habrá una gran aportación de las obras médicas del orbe hispánico del siglo xvi. Las razones de este hecho se insertan en una tradición bien definida dentro de un academicismo universitario: por ejemplo, en un personaje como Andrés Laguna, quien entregará en Amberes, en la imprenta de Juan Latio, en 1555, su *Materia médica*, traducción castellana, adición y glosa de Dioscórides, obra clásica de la farmacopea de Occidente ahora adaptada a los intereses de una medicina propia del Renacimiento. 50

Huelga recordarlo, el descubrimiento del Nuevo Mundo con sus plantas, animales y minerales oriundos, y su adaptación a una amplísima tradición —como la asentada por Laguna—, que buscaba el remedio eficaz contra la enfermedad, es innegable y producto del mercado económico.<sup>51</sup> Es más, incluso podría plantearse —como se ha hecho—<sup>52</sup> que la conceptualización

- Existen muestras de ciertos principios, hábitos y modas de la medicina y de su lucha contra la enfermedad. Por ejemplo, en la Baja Edad Media se practicó la sangría bajo el amparo de ciertas festividades del calendario litúrgico cristiano, Cortés Guadarrama, "Hagiografía y medicina (I): intercesión de la santidad en el arte médico del Compendio de la humana salud (1494) de Johannes de Ketham", pp. 157-178; y sobre una moda enfermiza del barroco, mas ya denunciada por la tratadística médica novohispana de finales del xvi: la bucarofagia, Cortés Guadarrama, "Imaginerías del afeite en los textos médicos", pp. 169-171.
- <sup>49</sup> Incluyendo las escritas en lengua portuguesa, como *Coloquios dos simples* (1563), de García de Orta, en donde se recoge valiosa información de la materia médica oriental, entre ésta, de los bezoares orientales, que realmente no se distinguían de los americanos en su propósito final: paliar y curar los síntomas provocados por el envenenamiento. Véase Sameiro Barroso, "Bezoar stones, magic, science and art", pp. 193-207.
- Pardo Tomás, "Andrés Laguna y la medicina europea del Renacimiento", pp. 45-67.
- Pardo Tomás, "Bezoar", pp. 195-199.
- Esteva de Sagrera, "La farmacia, comercio y ciencia", pp. 68-73; Pardo Tomás, "Andrés Laguna y la medicina europea del Renacimiento", pp. 51-52.

de una biósfera nueva y recursos naturales, que se sentían interminables, fue desde donde partió la gran avanzada médica del orbe hispánico para contribuir con el progreso de la medicina renacentista y alejarse así —tanto como le fue posible— de un escolasticismo medievalizante aún presente en la segunda mitad del siglo xvI e inicios del xvII. Adentrarse al estudio de estos recursos y su aplicación en beneficio del ser humano es integrarse a la idea de una filosofía natural de corte aristotélica<sup>53</sup> de la que participaron los médicos de formación universitaria, cirujanos romancistas y boticarios peninsulares afincados en la Nueva España, mas acriollados por las circunstancias de su tiempo, que los llevó a practicar —de manera ineludible— con los elementos medicinales americanos, mas rechazando su ritualidad según la cosmovisión indígena por su identificación con lo demoniaco y lo herético.<sup>54</sup>

Sin lugar a dudas, algunas crónicas de la llamada "conquista espiritual de México" podrían contarse como los primeros testimonios de la fascinación de esa naturaleza al servicio de un imaginario europeo, que aún heredaba muchas de sus conceptualizaciones de una Baja Edad Media castellana. Así, las obras de los primeros franciscanos, "Motolinía" y, principalmente, Sahagún; o de los primeros jesuitas, como Joseph de Acosta, podrían ofrecer notables ejemplos de esta cuestión. No obstante, para establecer un diálogo directo con la aludida obra del boticario y terapeuta Francisco Vélez de Arciniega, me interesa detenerme en las obras nacidas con una clara intención médica en la Nueva España. Dejo de lado, también, las obras escritas en latín, como el códice De la Cruz-Badiano (México, ca. 1552-1553), escrito en náhuatl, luego traducido al latín, sin que se conozca su original;<sup>55</sup> y la *Opera medicinalia* de Francisco Bravo (México, 1570), pues la lengua latina, en la tradición del arte médico, se reservaba para los textos pensados para especialistas o regalos regios, como lo fue el Libellus de medicinalibus indorum herbis. En cambio, la lengua romance, en el contexto novohispano, se asoció no sólo con una valorización de la misma, sino con una urgencia local: la carencia de médicos lejos de los centros urbanos. Para todo aquel que necesitase de una cura casera y práctica, los médicos de formación universitaria y, por supuesto, los cirujanos romancistas, se decantaron por el castellano para solventar una apremiante carestía. De igual manera, Vélez escribió este libro en castellano y no en latín,56 por las razones ya estudiadas líneas arriba.

Pardo Tomás, "Andrés Laguna y la medicina europea del Renacimiento", pp. 53-54.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Un ejemplo de este rechazo, materializado en el remedio de la cura de la picadura de un alacrán, ya ha sido estudiado, Cortés Guadarrama, "Un veneno y su influencia", pp. 15-40; Cortés Guadarrama, "Lactancia y lactantes novohispanos", pp. 68-86.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Aunque se le aludirá al hablar de algunas piedras únicas, propias de la fauna novohispana.

Como sí lo hizo con De simplicium medicamentorum colectione (Toledo, 1593); Pharmacopea decem sectiones eis; qui ipsius artem exercent (Madrid, 1603); Teoría pharmacéutica.

Quizá en esta categorización de mi *corpus*, la gran excepción la representa la obra de Francisco Hernández. Desde su llegada en 1571, hasta su vuelta a España, en 1577, tuvo oportunidad de observar y sorprenderse con distintos elementos de la flora y la fauna centroamericana. Sabemos que el autor nunca tuvo oportunidad de ver su trabajo publicado, sin embargo, su difusión fue indudable, cuestión que ya ha sido estudiada y demostrada. De entre su titánica labor, me gustaría recordar que, en el tratado primero de la *Historia de los cuadrúpedos de la Nueva España*, so pretexto de una calavera encontrada en Chalco y unos huesos gigantes en Toluca, Hernández declara: "Hay quienes niegan la posibilidad de muchas cosas hasta que las ven realizadas, a tal punto es exacto lo que dijo nuestro Plinio, que 'el poder y la majestad de la naturaleza son en todo momento increíbles". Esta incredulidad ante las maravillas de la naturaleza se hermana con el trabajo de Vélez, publicado veinte años después de la experiencia americana de Hernández.

Si bien el Protomédico de Indias no nos cuenta del unicornio, sí que nos deja saber del empleo del cuerno de un animal próximo a este cuadrúpedo: el ciervo, pareja suya ineludible, quizá, por el imaginario que despertó en la pintura desde tiempos medievales y por la ya citada piedra bezoar, lágrima de ciervo. Hernández recomienda el empleo del polvo de cuerno de ciervo en una medicina contra la disentería que, a su vez, requería perentoriamente de una planta mexicana:

Del Texcaltlaelpatli o medicina de la disentería, que nace en las peñas:

Así llaman algunos a la especie de siempreviva que otros suelen llamar *tlaliztaquílit*, y que, lo mismo que las demás plantas congéneres, es fría y astringente. Contiene las disenterías y mitiga el ardor de las fiebres, se administra en partes iguales con polvo de cuerno de ciervo quemado, o se toma su cocimiento o su jugo mezclado con dicho polvo.<sup>60</sup>

Mientras el pueblo llano sólo podía acceder al cuerno de unicornio pulverizado, reyes y papas<sup>61</sup> tenían junto a ellos cuernos enteros de diversos

Sectiones septem, regularum universalium (Madrid, 1624); Theoria pharmaceutica. Sectiones septem (Zaragoza, 1698).

- 57 La excepción se da porque, como sabemos, el Protomédico de Indias escribió en latín; las citas que hago de su trabajo corresponden a una traducción del siglo xx, con expresiones que, obviamente, están lejos del siglo xvI.
- Pardo Tomás, "¿Viajes de ida o de vuelta?", pp. 39-66.
- <sup>59</sup> Hernández, *Historia natural de Nueva España*, pp. 314-315.
- 60 *Ibid.*, p. 13.
- 61 Se tiene conocimiento del magno regalo del sultán de Turquía a Felipe II: doce cuernos de unicornio. Asimismo, gran fama tiene los dos cuernos de unicornio de la catedral de san Marcos, en Venecia. Shepard, *El unicornio*, pp. 112-113; 116-120.

tamaños, empleados para los festines y banquetes como detectores de alimentos envenenados, pues se creía que el cuerno transpiraba al contacto con el veneno. Ya se ha visto que la medicina europea se decantará por la primera de estas formas como presentación del fármaco y, como reflejo de aquélla, también ocurrirá lo mismo en la Nueva España, más aún cuando la mayoría de los tratados de la segunda mitad del xvI fueron movidos por la intención de servir a los más necesitados,62 incluyendo a los indígenas.63 Así fue en la Suma v recopilación de cirugía de 1578, del cirujano romancista, Alonso López de Hinojosos, quien trabajó al lado de grandes personalidades, como el propio Hernández, y el primer médico en ostentar la cátedra de medicina en la Real v Pontificia Universidad de México. Juan de la Fuente.<sup>64</sup> Pese a este noble propósito, ni en la obra de 1578, ni en la edición aumentada de 1595, López de Hinojosos registra algún remedio con polvos de cuerno de ciervo, ni mucho menos de unicornio. Pero dentro del repertorio de simples lapidosos destaca el siguiente comentario en su último libro: "ay en esta tierra piedras de grandísimo provecho".65 Esta valorización entraba en la tradición de los bezoares, tan apreciadas por el galenismo arabizado para la cura de diversas enfermedades. En la Nueva España, López de Hinojosos las dio para tratar el tabardete, la pestilencia conocida como cocolistle, tristezas (melancolía) y mal de corazón,66 es decir, casi el mismo repertorio de enfermedades en los que ya vimos se involucraba el cuerno de unicornio. Francisco Hernández lista un gran número de piedras beneficiosas para la salud conforme a una

- También la tratadística médica medieval cumplía este propósito, un ejemplo lo encontramos con Alonso de Chirino, médico de Juan II de Castilla, quien recopiló la siguiente creencia popular relacionada con simples lapidosos: "Dizen que para dormir que tomen un cuerno de cabrón blanco e que lo quemen e que pongan la su çeniza de yuso del cabesçal del enfermo sin que lo él sepa. E otros dizen que pongan muela de omen muerto de yuso del cabesçal". Chirino, Menor daño de la medicina, p. 131.
- "Éste mi pequeño servicio es para que las pobres personas y en especial los indios naturales que tengo a mi cargo de sus enfermedades tocantes al arte de cirugía sean curados como hasta aquí lo han sido por mí, lo cual es pública utilidad". López de Hinojosos, *Suma y recopilación de cirugía*, p. 75. Sobre su importante tratado de cirugía desde la óptica de la censura y la curiosidad, Cortés Guadarrama, "Curiosidad y censura en el arte del cirujano Alonso López de Hinojosos", pp. 281-309.
- <sup>64</sup> Martínez Hernández, La medicina en la Nueva España, pp. 226-236.
- 65 López de Hinojosos, Suma y recopilación de cirugía, 1595, f. 172v. El comentario de López de Hinojosos surge en la búsqueda de la ayuda a las mujeres que tenían problemas con la lactancia. Y antes (f. 165r), justo antes del final octavo, declara: "también suelen aprovechar, piedras que en esta tierra ay muchas de sangre". Esto para tratar el flujo de sangre de las narices.
- 66 Ibid., ff. 198r-199r.

tradición propia de la curandería prehispánica.<sup>67</sup> Pero en este apartado destaca lo concerniente a lo que él consideró los "*Mazame* o ciervos":

Me parece oportuno decir en esta ocasión que algunos de los ciervos o gamos crían en su interior la piedra llamada bezoar o sea señor del veneno. Hemos oído decir a cazadores expertos y que han encontrado muchas veces dichas piedras al abrir estos animales [...] No sólo es difícil juzgar si las virtudes admirables que en nuestro tiempo se atribuyen a tales piedras y por todas partes se cuentan y propalan son verdaderas, sino también saber cómo deben elegirse, cuáles son útiles y cuáles inútiles; acerca de todo lo cual nada puede afirmarse con certeza. Es fama, sin embargo, que son remedio eficaz para toda clase de envenenamientos, que curan el síncope y los ataques epilépticos que aplicadas a los dedos concilian el sueño, aumentan las fuerzas, excitan la actividad genésica, robustecen todas las facultades y mitigan los dolores; que comiendo alguna porción de ellas y aun teniéndolas sólo en las manos, rompen y arrojan las piedrecillas de los riñones y de la vejiga; que alivian el flujo de la orina, ayudan el parto, favorecen la concepción, y que no hay casi, en suma enfermedad que no curen al grado de que algunos con el solo auxilio de esta piedra llegan a ser, según su propia opinión, médicos consumados, y se hacen pasar descaradamente por tales. 68

Como ya se ha visto, la tradición literaria relacionaba al cuerno del unicornio con los bezoares<sup>69</sup> en su eficacia sin igual contra el envenenamiento. Dentro de la filosofía natural de la medicina antigua se asumía que, si tal medicamento proveniente de los animales funcionaba contra un mal inesperado, lo podría todo contra enfermedades donde el sistema inmunológico era puesto a una verdadera prueba, por ejemplo, contra la fiebre tabardete, asociada con la peste.<sup>70</sup>

El lado más religioso dentro de esta tradición de los bezoares lo representa el agustino, fray Agustín Farfán. En su *Tratado breve de medicina* de 1592 (reimpreso en 1610), se enorgullecía de tener entre sus posesiones una cuasi milagrosa piedra que se encontraba en el buche de unas iguanas mexicanas.

- Por ejemplo, en el Libellus de medicinalibus indorum herbis habla de piedrecillas preciosas que se hallan en el buche de las siguientes aves: huexocanauhtli, huactli y apopohtli: "Échense en agua y duren allí por una noche, con que despiden un jugo saludable, y con él se ha de lavar con frecuencia el cuerpo". López Austin, Textos de medicina náhuatl, p. 96.
- <sup>68</sup> Hernández, *Historia natural de Nueva España*, pp. 307-309.
- Desde el siglo XIX se ha estudiado que en los bezoares hay presencia de fosfato de calcio. Minerales conocidos como brushita y estruvita, éste último constituyente de los cálculos renales humanos. Sameiro Barroso, "Bezoar stones, magic science and art", p. 193.
- Este hecho también lo recoge la tratadística médica bajomedieval castellana especializada en la peste: "El xj remedio es tomar de lapide besoartico, porque es apropiado contra venino, con alguna de las aguas susodichas; e no dañaría si pusiesen en estas cuerno de olicornio, quando las tomen, porque defiende el coraçón de viento e de fumos veninosos". De Taranta, Tratado de la peste, p. 57.

Ésta tenía propiedades maravillosamente opuestas, pues el agustino —por demás, muy dado a experimentar con la materia americana en carne propia—la consideraba como un tres en uno sin igual, analgésico, diurético y purgante a la vez:

La virtud que tiene es admirable: que tomando tanta cantidad como de ocho gramos molidos de ella en agua, quita el dolor de ijada, y hace orinar, y proveerse de cámara dentro de dos credos [a los] que la han tomado. Han hecho la experiencia hombres fidedignos y yo también.<sup>71</sup>

Ésta será su aproximación más cercana —a través de una piedra—, con el imaginario que despertaba el cuerno de unicornio. Pues incluso cuando el agustino está familiarizado con una farmacopea que incluye la cornamenta de cuadrúpedos, recomendando el cuerno de cabra para el mal de madre y el dolor de vientre, su intención, —mas no la preparación— está lejos de lo que pretenderá Vélez en su obra. No obstante, hay la insinuación de considerar que, en general, los cuernos de los animales tenían un poder mágico, que les permitía curar por la ya aludida simpatía o antipatía. Por ejemplo, dice que: "Cuando la mujer está con un gran paroxismo del mal de madre, lo que es más fuerte y mejor, es el cuerno quemado de cabra". 72 No dice más, pero se infiere que el tratamiento sería o bien untado o bien bebido, tal y como aconsejaba Hernández líneas arriba; 73 y además, recordemos que el cuerno quemado era un concepto de la medicina humanista del xvi, tal y como lo consignó nuestro boticario. Otro ejemplo de la actitud de Farfán, sobre el poder mágico de los cuernos de los animales —del toro, en especial—, ocurría trece años antes. Así lo leemos en su Tratado breve de cirugía de 1579:

Las heridas que con los cuernos de animales se hacen, mayormente con los del toro, se han de curar con esta cura, como yo lo he visto hazer a hombres, y sé decir, que las heridas tales del toro causan grande calor como que fuesse fuego lo que allí está, la razón es, porque el cuerno del toro es algo venenoso, y muy cálido.<sup>74</sup>

Hasta ahora, en todos los casos referidos no hay asomo del unicornio y su cuerno. ¿Debemos considerar, entonces, que ésta es una postura crítica ante

- Farfán, *Tratado breve de medicina*, pp. 376-377.
- <sup>72</sup> *Ibid.*, p. 244.
- La tradición bajomedieval recomendaba este tratamiento, con cuerno quemado de ciervo, pero para contrarestar las lombrices: "dizen que para la lonbrizes aprovecha poner ençima del vientre cuerno de ciervo quemado e molido e amassado con miel e vinagre. E tengo que será mejor limado el cuerno". Chirino, *Menor daño de la medicina*, p. 189.
- <sup>74</sup> Farfán, *Tratado breve de cirugía*, f. 133r.

una tradición farmacéutica bajomedieval recogida y adaptada por Vélez de Arciniega? ¿Una duda manifiesta de un ser meramente literario que, por cierto, no dio señales de vida entre los indígenas? No creo que la respuesta pueda ser categórica. Bien es cierto que para estas fechas hay toda una tradición de la literatura médica que lucha por desmentir los atributos del cuerno de unicornio, como el discurso del médico italiano Andrea Marini: *Contra la falsa opinione dell' Alicornio*, Venecia, 1566:



**Figura 3.** Portada de un impreso italiano (1566) contra el uso del cuerno de unicornio en medicina.

Sin embargo, más bien convendría tomar en cuenta que las obras aludidas surgieron en tiempos apremiantes, donde se debía de actuar rápido y compilar remedios tan caseros como podían serlo, aprovechando las mercancías que se vendían en los tianguis o que podían conseguir de manos de los indígenas —sin apoyarse demasiado en los simples y compuestos que se podían hallar en las boticas— para contrarrestar, entre otros males, la gran epidemia de cocolistle,

cuya ola más terrible ocurrió en 1576, de la cual dejan testimonio en sus obras Farfán y, principalmente, Hinojosos.

De hecho, la tradición aludida en estas páginas estará presente con todas sus letras en uno de los textos médicos de índole filosófica, 75 oponiéndose a la practicidad y resolución de las obras de Hinojosos y Farfán. Me refiero a Juan de Cárdenas en su Problemas v secretos maravillosos de las Indias (México. 1591). En el capítulo primero, el doctor Cárdenas hace un listado de prodigios maravillosos de la naturaleza conocidos de oídas por el pueblo llano y por profesionales del arte médico. Asegura que son cosas: "ciertas y aberiguadas" v que, entre éstas: "el cuerno del unicornio puesto delante de qualquiera veneno suda, y otras mil estrañas propiedades, que por no ser enfadoso dexo de decir". <sup>76</sup> El razonamiento es similar al expresado por Hernández, es decir, si respetadas y antiguas autoridades dijeron tales cosas de la naturaleza del Viejo mundo, no hay por qué dejar de escribir sobre las maravillas del Nuevo Mundo y creerlas también por verdaderas. Hacia 1590, a juicio de Cárdenas, el principal problema en esta misión había sido la falta de "escriptores" que sacasen a la luz tales misterios.<sup>77</sup> Su obra intentaría paliar este problema para beneficio de la República, la cual, poco a poco, comenzaba a salir de tiempos aciagos provocados por el cocolistle.

Al parecer, los tiempos más benignos comenzaron hacia la última década del xvi, con la llegada del virrey Luis de Velasco (hijo), quien no sólo construyó la Alameda —entre otras obras— sino que se interesó y apoyó la impresión de obras médicas (la de Farfán, Cárdenas y Barrios); acto sin precedente alguno en la Nueva España. Esto habla de su interés por querer hacer más sana y placentera la vida de los habitantes de la Ciudad de México, ganándose el reconocimiento de, por lo menos, uno de los protagonistas de la peste cocolistle que casi termina con la población indígena del altiplano mexicano. Le confesaba Farfán a don Luis Velasco en su obra muy próxima en escritura y publicación a la de Juan de Cárdenas:

Cuando estos reinos (por gran beneficio del cielo) merecieron recibir a vuestra señoría con el principado y gobierno de ellos, entroles tan de raudal el bien,

- Más emparentado con el Examen de ingenios para las ciencias, del médico Huarte de San Juan, es decir, obras más filosóficas con un propósito político: el comprender y mejorar las repúblicas de la Corona española; obras que intentaban asimilar y clasificar las diferencias y similitudes de los hombres y su hábitat dentro de una racionalización donde el microcosmos se influye y refleja en el macrocosmos.
- Cárdenas, Problemas y secretos maravillosos, ff. 1r-1v.
- Opinión radicalmente opuesta a la del jesuita y naturalista Joseph de Acosta, quien hacia 1590 consideraba que: "el Mundo Nuevo ya no es sino viejo, según hay mucho dicho y escrito de él". Acosta, *Historia natural y moral de las Indias*, p. 13.

que aun hasta la salud corporal parece que les vino. Porque estando (a la razón de entonces) herida de peste casi toda la tierra, comenzó a mejorar luego, que llegaron las alegres nuevas de tan buena venida. Que ya puede ser tal el regalo enviado a un doliente que, con solo sentir sus aires, cobre aliento y reviva.<sup>78</sup>

Habrá que esperar diecinueve años, para que, de la pluma del médico Juan de Barrios, en su Verdadera medicina y cirugía en tres libros dividida (México, 1607), se prescriban los primeros usos y aplicaciones para el cuerno del unicornio en la Nueva España de una manera algo semejante a lo asentado por Vélez de Arciniega. Lo hará bajo el nombre de "cuerno de Monoceronte" (nunca lo llamará unicornio) y siempre referido y combinado junto al cuerno de ciervo quemado y en polvo. Así pues, ya no sorprende uno de los casos en el que se le prescribe: para la fiebre tabardete. Pero, para colmo de males, Barrios nos dice que no había un sólo mes que la Nueva España se librara de ella: "Muchas cosas tenemos que tratar acerca de esta calentura; por ser muy ordinaria en esta Nueva España, por que todo el año la ay".79 Tras esta advertencia, se lanza a una disquisición teórica que tiene por autoridades a Hipócrates y Galeno, todo para llegar a la siguiente conclusión: hay diferencia entre la peste y esta "calentura pestilente", la primera son muchas enfermedades en un mismo espacio y tiempo, la segunda está relacionada con sólo una de éstas. Las dos "tienen accidentes malignos y son malignas". 80 Ante este desolador diagnóstico, se tenía que recurrir a la preparación farmacéutica más poderosa, pues ni la purga ni la sangría, los dos tratamientos por excelencia del arte de la medicina, podrían ser de ayuda:

Siempre hemos de tener mucha quenta con la malignidad que a esta calentura sele junta, y ansi desde el principio hemos de andar con mucho cuidado, pues esta malignidad, ni con la sangría, ni con la purga podemos quitar, si no es con medicamentos que tengan virtud, y propiedad contra esta malignidad, y así hemos de procurar de que los enfermos tomen siempre del bolo armeno, y polvos de coral, y del cuerno del ciervo quemado, y del monoceronte, o polvos de los safiros, y jacintos, y esmeraldas.<sup>81</sup>

La intención de Barrios es muy diferente a la de sus antecesores. No escribe sólo para los más necesitados, pues este medicamento se antoja costoso, sólo para una élite capaz de pagar polvos de "safiros y jacintos y esmeraldas". Esta conceptualización está en diálogo con una tradición bajomedieval contra la peste,

Farfán, Tratado breve de medicina, p. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Barrios, Verdadera medicina y cirugía, f. 41v.

<sup>80</sup> *Ibid.*, f. 41v.

<sup>81</sup> *Ibid.*, f. 46v.

donde a los ricos se les podía prescribir mitridatos hervidos por un año entero sin cesar, raedura de marfil, e incluso, electuarios con ralladuras de oro y plata. 82

El otro remedio donde participa el cuerno de Monoceronte ya fue aludido en Hernández: la disentería, otra terrible enfermedad de su tiempo, que se diagnosticaba como "llagas en las tripas" y que provocaba diarrea con sangre. Un problema que se asociaba, también, con la ingesta de alguna sustancia venenosa.<sup>83</sup> Para colmo, de las dos clases de disentería diagnosticadas (una propia de las llagas de las "tripas gordas", más benigna y de fácil curación que la otra, en las "tripas delgadas"), el doctor atestiguó, en la Ciudad de México, unas disenterías mortales, donde, a las llagas, se les unía inflamación y calentura y evacuaciones "como de ojas de puerros molidas". Sin embargo, éstas no fueron de causas naturales, sino provocadas:

En dos, o tres casos, en mujeres que con mala consciencia an dado venenos a sus maridos, suceder estas cámaras, y no hazer remedio, sino es encomendarlos a Dios y he procurado de que se vayan al Cielo, haciendo lo que es menester como Christianos, que tal caso es la mejor cura de todas, desengañar a los enfermos.<sup>84</sup>

Sin embargo, en los casos naturales, donde las disenterías provenían de diversos humores —siendo las "de cólera muy aguda enfermedad" y las de flema, "tardas en sanar"— aún había esperanzas. La intención primordial del médico sería detener las "cámaras" y es en ese procedimiento donde se recurriría al cuerno del monoceronte:

Y si las cámaras fuere enfermedad común, y popular en las medicinas, y medicamentos, hemos de juntar cuerno de ciervo quemado, esmaraldes (sic) preparadas, piedras beçaar, cuerno del Monocroente (sic), bolo armeno; o la contrayerba o el quanenepile destas Indias.<sup>85</sup>

Evitado el exceso de cámaras, el objetivo sería proseguir con la purga del paciente, para tales efectos, Barrios recomienda una planta que ya la daba López de Hinojosos, en su tratado de 1578, contra las mordeduras de animales venenosos, el *quanenepile*. <sup>86</sup> Es decir que, a inicios del siglo xVII, el cuerno

<sup>82</sup> Taranta; Fores; Álvarez; Álvarez Chanca, *Tratados de la peste*, pp. 57, 65, 88, 111-112, 143, 149, 162, 171, 198.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> "Causas también exteriores pueden ser alguna cayda, algún golpe, aver bebido algunos venenos, comido algunas yerbas venenosas, y de venenos". Barrios, *Verdadera medicina y cirugía*, f. 118r.

Barrios, Verdadera medicina y cirugía, f. 118v.

<sup>85</sup> *Ibid.*, f. 119r.

<sup>86 &</sup>quot;Y para la misma intención, es bueno peso de dos reales de polvos de quanenpile desechos en cocimientos del propio, y en su lugar la piedra bezoar, que es muy principal porque, aunque hace

de unicornio estaba integrado a la farmacopea preparada con alguna planta autóctona mexicana, tal y como sugería Hernández.

A diferencia de López de Hinojosos y Farfán, cuya obra pretende la brevedad y practicidad, Barrios es lato y ofrece una postura del arte de la medicina que permitiría asumir que, en las boticas del centro de México, se comercializaba el polvo de unicornio junto con un repertorio de fármacos lapidosos o de naturaleza dura. Ton seguridad, si bien no hubo abastecimiento de polvo de monoceronte, sin duda lo habría de ciervo, pues en enésimas veces lo prescribe como tratamiento para múltiples enfermedades a lo largo de su obra. Es decir, puede suponerse que sus recetas médicas se basaban en suministros al alcance del boticario, pero, en esta suposición, está claro que mucho de su juicio médico se debía a una tradición literaria que no podía dejar de señalar que, contra el envenenamiento y sus derivados (tabardete, disentería), nada mejor que el cuerno de unicornio mezclado con otras sustancias europeas y —también— con los recursos naturales nativos.

Por último, en la intervención textual y anotación que hacen los doctores Mathias de Salzedo Mariaca y Joseph Dias Brizuela a la publicación de 1674 del Tesoro de medicinas para diversas enfermedades, del venerable Gregorio López (texto que ya circulaba de manera manuscrita por la Nueva España desde 1589), hay una tabla en la que se listan simples dispuestos en orden alfabético. La intención es que, de manera práctica, se consignen las cualidades de cada uno de éstos. Son cuatro las cualidades, a saber: calor, sequedad, humedad y frialdad: "por las letras C. F. S. H. y la letra T significa templan de qualidad". 88 Y cuatro los grados asignados a cada simple (1. 2. 3. 4.). Fue Galeno quien diferenció las cualidades de estos simples, cada grado tenía progresiones y, además, varias combinaciones y subgrupos. Por ejemplo, se creía que el "Agua dulce f. h 2" enfriaba levemente, mientras que el "Azogue f. h. 4" enfriaba arrebatadamente. Dentro de estos valores, los médicos novohispanos del xvII asentaron que el cuerno de ciervo era frío 2 y seco 3 (no debemos olvidar que Hernández consideraba al Texcaltlaelpatli como planta fría y seca ("astringente"), ahora comprendemos su simpatía con el cuerno de ciervo), mientras que el "unicornio" era, simplemente, caliente, sin grado alguno —condición que comparte con el Mole en esta lista—; cualidad que lo relaciona

sudar, tiene virtud contra veneno". López de Hinojosos, Suma de recopilación y cirugía, p. 179.

Polvos de coral, de cangrejo, etc., tal y como se comprueba en la figura IV de este ensayo. Rodríguez, citando el trabajo clásico de Francisco Flores, Historia de la medicina en México (1888), refiere que, entre las mieles, jarabes, aguas, electuarios, extractos, sales, alcoholes, ungüentos y otras materias que se vendían en las boticas de la Nueva España, destaca la presencia de "los polvos antiepilépticos, compuestos con cuerno de ciervo, marfil y polvos de cráneo humano. Véase "Legislación sanitaria y boticas novohispanas", p. 160.

<sup>88</sup> López, Tesoro de medicinas, f. 7r.

con el *quanenepile* o *coanenpilli*, "yerba caliente y seca en segundo grado" con la que acompañaba su chocolate "Yuan grande, intérprete del virrey para los indios mexicanos", <sup>89</sup> quizá como preventivo a ser envenenado, pues era usado por los indígenas contra todo tipo de ponzoñas.

A estas alturas ya no nos extraña que el cuerno de ciervo —mas no el de unicornio o monoceronte— aparezca como tratamiento contra las "Cámaras de sangre" (disentería): "Y también es excelente el cuerno de venado tostado, que quede como dorado". Ya he tenido oportunidad de demostrar que no podemos adjudicarle al venerable Gregorio López estas palabras, sino que se sacaron de una tradición textual variada con el fin de atribuir una obra médica a un ermitaño que quizá se preocupó por el bienestar del prójimo. Aunque, al hacerlo, se reafirmó más su heterodoxo catolicismo en lugar de enmascararlo. 91

Como se evidencia, hacia la segunda mitad del siglo xvII ya se tenía bien en claro el tratamiento contra la disentería y el tabardete, el cual combinaba simples europeos y plantas mexicanas, algunas de ellas exportadas hacia España, como el *coanenepille*. Esta planta fue un sustituto novohispano para el mismo imaginario que orbitaba alrededor del cuerno de unicornio: eficaz contra el envenenamiento, amuleto y talismán contra todo mal. También comienza a dibujarse en el panorama que el cuerno de unicornio nunca tuvo una presencia tan consistente como la que recrea el boticario Vélez de Arciniega y que, poco a poco, el fármaco de origen medieval fue cediendo su lugar a la prescripción de polvo de cuerno de ciervo o venado. Posiblemente el polvo de cuerno de unicornio era importado desde España, tal y como se ha sugerido en el caso de la triaca, y que se comprueba con la lista de productos importados que se solicitaban para abastecer la botica del Hospital de San Carlos de Veracruz, como veremos al final de este ensayo.

Finalmente, tras esta revisión, se hace latente que el interés de la triada aludida, médico-cirujano-boticario, —que mantenía vivas las creencias que orbitaban alrededor del cuerno de unicornio— se debía a una tradición literaria normativa. Ésta regulaba unos postulados que, seguidos a la regla, procuraría el dinero, la honra y la manutención de una comunidad de individuos que,

- <sup>89</sup> Ximénez, Cuatro libros de la naturaleza y virtudes, p. 259.
- 90 López, Tesoro de medicinas, f. 15v.
- Ocrtés Guadarrama, "Cefalea en mujeres novohispanas (1613-1727): invenciones fallidas de la medicina y de la hagiografía en la Vida del siervo de Dios Gregorio López".
- "Se lleva a España, en grande abundancia y es tan común en esta Nueva España que todos la conocen y la estiman en lo que es raçón ... [prefarva (sic) de hechiços y bocados dañosos que suelen dar a sus galanes las mujeres de poco saber y de menos conciencia, los quales no dañarán a ninguna persona que hubiere bevido esta rayz o comídola]". Ximénez, Cuatro libros de la naturaleza y virtudes, p. 260.
- Rodríguez, "Legislación sanitaria y boticas novohispanas", p. 160.

desde la institucionalización, se beneficiaban de la necesaria procuración de la sanidad para la sociedad. Además, en adición específica para el caso novohispano, en la obra y ejecución de médicos, cirujanos y boticarios también estuvo presente el beneficio de una materia médica mexicana, que nunca decayó entre los curanderos indígenas. En esta convivencia entre una materia médica híbrida (con elementos principalmente europeos y americanos) y unas necesidades propias del virreinato novohispano, con el correr de los siglos ganará lugar una noción de desperdicio que dará lugar a otra trinchera más para la idea de una afirmación cultural más allá de la medicina. Postura crítica—propia del criollismo— que puede leerse ya no en una obra médica, sino política: Enfermedades políticas que padece la capital de esta Nueva España (1787) de Hipólito Villarroel:

Hierbas medicinales, ramo útil de comercio si se aprovechase

No puedo cerrar esta parte del comercio interno, sin apuntar aunque en embrión, el apreciable ramo que se pierde en un punto de la ninguna aplicación al conocimiento de la multitud de varias castas de arbustos, plantas y hierbas medicinales, que producen la feracidad de estos terrenos, y cuyas especialísimas virtudes son más a propósito en lo natural para la curación de muchas enfermedades, que las rancias, hediondas y desconocidas a que nos sujetamos por los recetarios y farmacopeas de los médicos, sacados de los oráculos que veneran por indefectibles, sin embargo del *ars longa* de su Hipócrates.<sup>94</sup>

#### Consideraciones finales

El boticario declaró que su *Libro de los quadrupedes* no sólo era para un lector amplio, sino que lo escribió ya estando en la corte de Madrid para no "gastar la vida en ociosidad". <sup>95</sup> Lo curioso es que estas páginas han demostrado que el unicornio y los beneficios de su cuerno comienzan a existir por la literatura médica de la Nueva España en tiempos más benignos que se prestaban, precisamente, para esa condición: el ocio. No había lugar para escribir sobre este animal en tiempos de cocoliste; en tiempos de peste en la Nueva España lo mejor era ver las propiedades de la materia médica americana, plantas, bezoares y raíces que podrían compensar o sustituir lo que ofrecía el cuerno de unicornio en la farmacéutica medieval, como el *Texcaltlaelpatli* de Hernández, el *quanenepile* (*coanenepille*) de López de Hinojosos, Barrios y Ximénez; la piedra (bezoar) en el buche de las iguanas quacuetzpalintechutli de Farfán.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Villarroel, Enfermedades políticas, p. 341.

<sup>95</sup> Vélez de Arciniega, Libro de los quadrupedes, f. 12v.

Al unicornio se le verá trotar a la distancia por la tratadística médica novohispana, sobre todo en la Verdadera medicina, cirugía v astrología, de Barrios. No tendrá esa proximidad que caracterizó a la obra del boticario toledano v la tradición literaria que él mismo glosa v recrea. No obstante, la posesión de este libro en uno de los cenobios más grandes de la Nueva España. el Convento Grande de San Francisco, es prueba de que la idea de una filosofía natural, aristotélica, formará parte del diverso repertorio de influencias en la construcción de la materialidad de la cultura escrita médica. En efecto, así se evidencia durante el desarrollo de los siglos XVII, XVIII y hasta las primeras décadas del siglo XIX, en donde pervivirá y se desarrollará por tres caminos. El primero es que influirá la pluma de autores franciscanos que continuarán informando sobre los bezoares americanos y sus beneficios. Por ejemplo, el capítulo II "De las piedras preciosas, medicinales y comunes, y de las perlas que se crían en el Nuevo Mundo", 96 del Teatro mexicano (México, 1698) del franciscano Agustín de Vetancourt. Obra donde, además, nuevamente el cuerno de ciervo se recomienda para la disentería, mezclado con una planta oriunda que nace en abundancia en los jardines del Convento de San Francisco:

Yacatziuhqui, que es voluble las ojas como siempreviva [...] otra especie ay, que llaman Tianquizpeptla, que dice estera de los mercados, porque es muy ordinario nacer en ellos, y en el patio de San Francisco de México ay mucha [...] dase en ayudas para deterner las cámaras de sangre henchando un polvo de cangilón de ciervo, majada, y puesta detiene el flujo de las almorranas, es contra veneno, porque los chichimecos la beben contra ponzoña, y quando se sienten heridos de flechas venenosas.<sup>97</sup>

El segundo, el unicornio seguirá existiendo en la tratadística médica del xvIII a pesar de la paulatina primacía de las ideas de la Ilustración. El unicornio aparecerá con todas sus letras, e incluso, la cantidad del medicamento recomendada, en el *Florilegio medicinal de todas las enfermedades* (México, 1712) de Juan de Esteyneffer, boticario de formación y médico jesuita que atenderá a las misiones septentrionales de la Nueva España. Un libro de gran erudición y conocedor de la tradición asentada por Vélez de Arciniega, casi en diálogo directo:

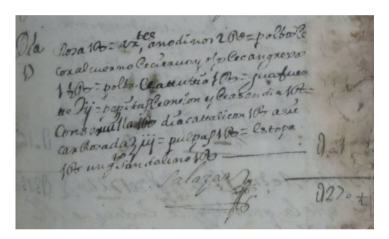
De los medicamentos alexipharmacos, que miran con especial virtud lo maligno, y venenoso de las calenturas, hay unos que se usan al principio de la enfermedad, o mientras está creciendo, o aumentándose; y estos son: [...] las perlas, la piedra bezar, el unicornio: de estos dos, como es el bezar, o unicornio, no se toma más por una vez que lo que pesan ocho, o diez granos de trigo [...] En falta de todos

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Vetancourt, *Teatro mexicano*, p. 22-24.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> *Ibid.*, p. 62.

estos polvos, o medicamentos, es el más socorrido la hasta de venado quemada, y hecha polvo; pero más eficaz contra lo maligno de estas enfermedades es no quemada, sino limada, o raspada, y hecha polvo por sí, del qual se podrá tomar de cada vez como en peso de medio tomín más, o menos.<sup>98</sup>

El tercero y último será el más singular de todos. Con la argumentación presentada, no debe sorprender que el cuerno de ciervo no falte en los registros de mercancía de los boticarios durante el siglo xvIII. Por ejemplo, aparece en el Libro de cuentas del mes de julio de 1722, de la Botica Veracruz, del Hospital Real:



**Figura 4.** "Libro de resultas desde hoy día 28 de julio de 1722" de la Botica Veracruz del Hospital Real. El polvo de ciervo aparece entre los "polbos de coral y de cangrejos".

Pero lo que sí sorprende es el precio de esta medicina: el 16 de octubre de 1798 se firmó la factura de "las medicinas despachadas en la botica del Hospital General de San Andrés de la Ciudad de México, para el Hospital Real de Acapulco". 99 Se contaron una gran cantidad de simples, entre éstos, tres libras de "Polvos de cuerno de ciervo" a "8 reales cada una". Un medicamento realmente económico comparado con otro polvo vendido en esa misma lista: "el polvo de ruibarbo tostado" se pagó a "32 reales la libra". Este es un purgante suave, para tratar problemas relacionados con el estreñimiento. Al parecer, además de los medios de obtención, 100 los problemas más comunes

Esteyneffer, *Florilegio medicinal*, pp. 288-289.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Muriel, *Hospitales de la Nueva España*, pp. 369-377.

Parece que era más fácil matar un ciervo y cortar sus cuernos que poner a secar una planta y

y benignos, como la constipación, superaban la importancia y el precio de un medicamento recetado contra el envenenamiento, la disentería y el tabardete. Su abaratamiento quizá se relacionaba con el hecho de que, para la época, era considerado más como un placebo para ayudar a bien morir, que para curar; un elemento literario del arte médico que no podía faltar, más por tradición, que por una efectividad comprobada.

Así pues, aunque ya no sorprende la primacía de este fármaco por encima del cuerno de unicornio, hay casos que, dentro de la tradición estudiada, son muy curiosos y sugerentes. Por ejemplo, en 4 de febrero 1808 se pedía la exorbitante cantidad de veinte mil pesos, para "montar una botica en el Hospital de San Carlos de Veracruz, que tenga cuanto conviene para la asistencia de sus enfermos, y para el despacho del público". <sup>101</sup> Se pedía que se considerase que la botica debía poseer "los géneros más preciosos de Europa que se comercian en Levante". <sup>102</sup> Por supuesto, también se planteaba su constante reposición y las ventajas económicas que significaba esta importación. De entre los minerales, gomas, resinas, frutos, semillas, y "varias cosas", se pedía traer el siguiente animal y sus partes: "unicornio".

No cabe duda que, tras el recuento de fuentes estudiadas, que casi cubren los trecientos años del Virreinato de la Nueva España, el unicornio —sus historias y el imaginario que despertaba en el arte de la medicina— demostró su bravura, resistiendo por siglos a abandonar la realidad y quedar recluido, definitivamente, en el mundo de las letras.

#### **B**IBLIOGRAFÍA

Aguilera, Antonio de, Exposición sobre las preparaciones de Mesué, Alcalá de Henares, 1569.

Anónimo, Fisiólogo, Madrid, Gredos, 2008.

AA. VV., Bestiario medieval, ed. de Ignacio Malaxecheverría, Madrid, Siruela, 2000.

Barrios, Juan de, Verdadera medicina, cirugía y astrología, en tres libros dividida, México, Fernando Balli, 1607.

Benoist, Jocelyn; Decaix, Véronique (Dir.), *Licornes. Celles qui existent et celles qui n'existent pas*, Paris, Vendémiaire, 2021.

Cárdenas, Juan de, *Problemas y secretos maravillosos de la Indias*, México, Pedro Ocharte, 1591.

Cabeza de Vaca, Alvar Núñez, *Relación de los naufragios y comentarios*, Madrid, Librería de Victoriano Suárez. 1906.

Chirino, Alonso de, Menor daño de la medicina, Ma. Teresa Herrera (Ed.), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1973.

tostarla.

Muriel, Hospitales de la Nueva España, pp. 381-389.

<sup>102</sup> *Ibid.*, p. 383.

- Cortés Guadarrama, Marcos, "Lactancia y lactantes novohispanos: prefiguración de un mal más allá del cuerpo. Un caso del eclecticismo literario en el arte médico de la Nueva España", *Melisendra*, núm. 2, 2020a, pp. 68-86.
- ———, "Hagiografía y medicina (I): intercesión de la santidad en el arte médico del *Compendio de la humana salud* (1494) de Johannes de Ketham", *Medievalia*, vol. 52, núm. 2, 2020b, pp. 157-178.
  - DOI: https://doi.org/10.19130/medievalia.2020.52.2.171868.
- ""Curiosidad y censura en el arte del cirujano Alonso López de Hinojosos: una poética médica novohispana de finales del siglo xvi", en Silvia-Alexandra Ștefan, Simona Georgescu, Sorina-Dora Simion, Mihail Enachescu (Eds.), Curiosidad y censura en la Edad Moderna, București, Editura Universității din București, 2020c, pp. 281-309.
- , "Imaginerías del afeite en los textos médicos de la temprana modernidad: del *Lilio de medicina* de Bernardo de Gordonio (Sevilla, 1495) a la *Verdadera medicina, cirugía y astrología* de Juan de Barrios (México), 1607", *Itinerarios. Revista de estudios lingüísticos, literarios, históricos y antropológicos*, núm. 30, 2019, pp. 157-181.
  - DOI: https://doi.org/10.7311/ITINERARIOS.30.2019.09.
- ———, "Un veneno y su influencia en la tratadística médica novohispana de los siglos xvi y xvii", *Ulúa. Revista de historia, sociedad y cultura*, núm. 31, enero-junio, 2018, pp. 15-40.
- ———, "Cefalea en mujeres novohispanas (1613-1727): invenciones fallidas de la medicina y de la hagiografía en la Vida del siervo de Dios Gregorio López", en Fernando J. Pancorbo y Oana Sâmbrian (Eds.), La Sombra de Thánatos: enfermedad, muerte y viudedad en los siglos XVI y XVII, 2021, en prensa.
- De Vos, Paula, "The Apothecary in Seventeenth- and Eighteenth- Century New Spain: Historiography and Case Studies in Medical Regulation, Charity, and Science", *Colonial Latin American Historical Review*, vol. 13, no. 3, 2004, pp. 249-285.
- Eliano, Claudio, Historia de los animales, Libros I-VIII, Madrid, Gredos, 2008.
- Esteva de Sagrera, Juan, "La farmacia, comercio y ciencia. Monardes y Hernández como ejemplo", *OFFARM*, vol. 25, núm. 11, 2006, pp. 68-73.
- ———, "Comentario al Libro de los quadrupedes y serpientes terrestres recebidos en el uso de medicina, y de la manera de su preparación de Francisco Vélez de Arciniega", *UNIFARM*, núm. X, 1977, pp. 484-495.
- Esteyneffer, Juan, Florilegio medicinal de todas las enfermedades, Madrid, Joachín Ibarra, 1755.
- Farfán, Agustín, *Tratado breve de medicina y de todas las enfermedades*, Marcos Cortés Guadarrama (Ed.), Madrid, Iberoamericana/Vervuert, 2020. DOI: https://doi.org/10.31819/9783964569714.
- Farfán, Agustín, Tratado breve de cirugía y del conocimiento y cura de algunas enfermedades que en esta tierra más comúnmente suelen haber, Ciudad de México, Antonio Ricardo, 1579.
- Fournival, Richard de, Bestiario de amor, Xalapa, Universidad Veracruzana, 2012.
- Hernández, Francisco, *Obras completas*, tomos I-VII, Ciudad de México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2015.

- Joubert, Laurent, Tratado de la risa, Madrid, Asociación Española de Neuropsiquiatría, 2002.
- Jurado, M. Carolina, "Un fiscal al servicio de su majestad: don Francisco de Alfaro en la Real Audiencia de Charcas, 1598-1608", *Población y sociedad*, vol. 21, núm. 1, 2014, pp. 99-132.
- López, Gregorio, *Tesoro de medicinas para diversas enfermedades dispuesto por el venerable varón Gregorio López*. Añadido, corregido, y enmendado en esta segunda impressión, con notas de los doctores Mathías de Salzedo Mariaca, y Joseph Días Brizuela, México, Francisco Rodríguez Lupercio, 1674.
- López Austin, Alfredo (Comp.), *Textos de medicina náhuatl*, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2000 [1a. ed. 1971].
- López de Hinojosos, Alonso, *Suma y recopilación de cirugía. Con un arte para sangrar muy útil y provechosa* [1578], Germán Somolinos D'ardois, Roberto Olivera, Samuel Fastlicht y Alfredo López Austin (Eds.), México, Academia Nacional de Medicina, 1977.
- ———, Suma y recopilación de cirugía. Con un arte para sangrar y examen de barberos. Va añadido en esta el origen y nascimiento de las reumas y las enfermedades que dellas proceden, con otras cosas muy provechosas para acudir al remedio dellas, y de otras muchas enfermedades, México, en casa de Pedro Balli, 1595.
- López Terrada, María Luz y Martínez Vidal, Alvar, "El Tribunal del Real Protomedicato en la Monarquía Hispánica", *Dynamis*, núm. 16, Monográfico, 1996.
- Martínez Hernández, Gerardo, La medicina en la Nueva España, siglos xvI y xvII.

  Consolidación de los modelos institucionales y académicos, Ciudad de México,
  Universidad Nacional Autónoma de México, 2014.
- Pardo Tomás, José, "Bezoar", en Mark Thurner y Juan Pimentel (Eds.), *New World Objects of Knowledge. A Cabinet of Curiosities*, London, University of London Press, 2021, pp. 195-200.
- ——, "Andrés Laguna y la medicina europea del Renacimiento", Los orígenes de la ciencia moderna. Actas XI y XII Seminario "Orotava" de Historia de la Ciencia, Canarias, Dirección General de Ordenación e Innovación Educativa, 2004, pp. 45-67.
- ——, "¿Viajes de ida o de vuelta? La circulación de la obra de Francisco Hernández en México (1576-1672)", en Ma. Eugenia Caddedu y Marco Guardo (Eds.), *Il Tesoro messicano. Libri e saperi tra Europa e Nuevo Mundo*, Firenze, Leo S. Olschki, 2013, pp. 39-66.
- ———, Ciencia y censura: la inquisición española y los libros científicos en los siglos xvi y xvii, Madrid, CSIC, 1991.
- Quezada, Noemí, Enfermedad y maleficio. El curandero en el México colonial, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1989.
- Rey Bueno, Mar, "El informe Valles: los desdibujados límites del arte de boticarios a finales del siglo xvi (1589-1594)", *Asclepio*, vol. LVI, núm. 2, 2004, pp. 243-268. DOI: https://doi.org/10.3989/asclepio.2004.v56.i2.46.
- Rodríguez, Martha Eugenia, "Legislación sanitaria y boticas novohispanas", *Estudios de Historia Novohispana*, vol. 17, 1997, pp. 151-169.

- DOI: https://doi.org/10.22201/iih.24486922e.1997.017.3456.
- Sameiro Barroso, María Do, "Bezoar stones, magic science and art", Geological Society, vol. 375, 1, 2013, pp. 193-207. DOI: https://doi.org/10.1144/SP375.11.
- Santamaría Hernández, Ma. Teresa, "Textos médicos antiguos y tradición literaria en el Libro de los quadrupedes, y serpientes terrestres del boticario Vélez de Arciniega (1597)", en Antonio Alvar Ezquerra, Actas del XI Congreso Español de Estudios Clásicos, vol. 3, 2005, pp. 585-594.
- Solino, Colección de hechos memorables o El erudito, Madrid, Gredos, 2001.
- Taranta, Velasco de; Licenciado Fores; Fernando Álvarez; Diego Álvarez Chanca, Tratados de la peste, Nieves Sánchez María (Ed.), Madrid: Arco/Libros, 1993.
- Valderas, José María, "Francisco Vélez de Arciniega en la polémica de la coloquíntida", Asclepio, vol. LII, 1, 2000, pp. 7-35. DOI: https://doi.org/10.3989/asclepio.2000.v52.i1.186.
- Vélez de Arciniega, Francisco, Libro de los quadrupedes y serpientes terrestres
- recebidos en el uso de medicina, y de la manera de su preparación, Madrid, en casa de Pedro Madrigal, 1597.
- Vigil, José M., Catálogos de la Biblioteca Nacional de México. Sexta División: ciencias médicas, México, Oficina Tipográfica de la Secretaría de Fomento, 1889.
- Villarroel, Hipólito, Enfermedades políticas que padece la capital de esta Nueva España en casi todos los cuerpos de que se compone y remedios que se le deben aplicar para su curación si se quiere que sea útil al Rey y al público, México, Porrúa, 1982 [1a. ed. 1787].
- Ximénez, Francisco, Cuatro libros de la naturaleza y virtudes de las plantas y animales, de uso medicinal en la Nueva España, México, Ciudad de México, Biblioteca Mexicana de la Fundación Miguel Alemán, 2001. [Facsímil de la edición mexicana de 1888, 1a ed., Ciudad de México, en casa de la viuda de Diego López Dávalos, 1615].