# MITOLOGIA Y COSMOVISION EN TALAMANCA: UNA INTERPRETACION DIALECTICA DE LA TRADICION ORAL INDIGENA .

Marcos Guevara Berger (1)

#### Resumen;

Los mitos de creación de los Bribis y Cabécares narran cómo Sibö, dios creador, conatruyó una casa para albergar a los hombres. Pero tradicionalmente, la construcción de viviendas en Talamanca se efectúa siguiendo el patrón de la chichada que regu la las relaciones de producción. Es en este sentido que mitolo gia y cosovisión por un lado, y estructura económica tradicional por el otro, se sitúan en una relacion dialéctica. Los relatos de creación del universo reflejan así la organización económica tradicional a la vez que la legitiman al inscribirse a nivel ide ológico com el legado que Sibö dejó para para que los hombres ac taran a susemjanza.

(1): Dr. en Antropología, profesor e investigador de la Escuela de Antropología y Sociología de la U.C.R. Actualmente a cargo del proyecto de T.C.U. DIAGNÖSTICO Y PROPUESTAS EN EDUCA-CION ,VIVIENDA Y CULTURA EN COMUNIDADES INDIGENAS y del proyecto de investigación LA MITOLOGIA Y SU RELACIÓN CON LOS TABUES Y LA ORGANIZACION SOCIAL EN TALAMANCA.

## Antecedentes históricos y definición conceptual.

Conocemos por Talamanca tanto una cordillera que atraviesa la mi tad de Costa Rica y Panamá, coño también uno de los seis cantones de la provincia de Limón, y una de las reservas indígenas costarricenses.

A pesar de las apariencias, y de las ilusiones del historiador Manuel de Peralta (1893, p. V-VI), quien vió en Talamanca una palabra de origen nahuatl (Tlalmantli, tierras planas), el vocablo es de origen español. En 1605 el capitán Diego de Sojo y Peñaranda fundó la villa de Santiago de Talamanca, a la margen del río Telire. Su jurisdicción abarcaba desde las márgenes de dicho río hasta la provincia de Ver<u>a</u> guas en Panamá, y desde el océano Atlántico hasta la cordillera; alr<u>e</u> dedor de 6000 km<sup>2</sup> (Fernández G., 1975, p. 147 y 167-168; Fernández L. 1975, p. 75-76). El nombre se lo dió en memoria de la Villa de Tal<u>a</u> manca en Castilla, su sitio natal.

La villa de Santiago tan solo permaneció 5 años, no pudiendo so portar la sublevación de los indios que desde entonces se llamarían Talamancas. Estos originalmente no eran solo Bribris y Cabécares que hoy habitan la reserva de ese nombre. Diferentes documentos de la conquista y la colonia (cf. Fernández L., 1886) ubican además en ese territorio a los Urinamas, Teribes, Tójares, Dorasques, Guaymíes. Sin embargo bajo el nombre de Talamancas los cronistas siguieron refirién dose específicamente a Bribris y Cabécares cuya rebeldía impidió la implantación efectiva de los criollos hasta finales del siglo pasado.

Bajo el nombre de Talamanca nos referiremos por lo tanto en este trabajo a los indígenas que habitan la reserva señalada, la cual tan solo abarca una pequeña parte de la jurisdicción original de la villa de Santiago, es decir aproximadamente desde la margen del río Telire hasta la frontera con Panamá, y desde el pueblo de Bratsi (Bambú) has ta la cordillera.

Mitología se tomará en este trabajo como colección de relatos tradicionales que versan sobre la explicación del origen del mundo y de las cosas que hay en él y de sucesos memorables que para los Tala mancas remontan a tiempos muy remotos en que Sibö, Dios creador y hé roe cultural, tenía una clara ingerencia en el destino de los hombres.

Ha de considerarse que la mitología es inagotable, en el sentido que al trasmitirse los mitos oralmente no existe una "versión oficial"

de ellos, sino que cada narrador tiene una manera peculiar de revivir los. Las variaciones entre las distintas versiones son tan frecuentes que todo relato se vuelve pertinente en la investigación, lo que im plica cierta limitación. Al hablar de mitología nos referimos enton ces al corpus de mitos conocidos por el investigador, ya sea por ha berlos recolectado él mismo o por haberse referido a material publ<u>i</u> cado por otras personas.

Cosmovisión se tomará como interpretatión que del universo (cos mos) de la tradición oral indígena y que se puede retonstruir a par tir de la mitología y de las explicaciones que los awápa (sukias, cha manes, médicos aborígenes) dan sobre la causalidad de fenómenos tales como enfermedades, catástofres naturales, lluvia, viento, etc.

Esto nos llevará a establecer la relación que existe entre la cosmovisión como ideología, y la realidad concreta de los indígenas de Talamanca.

#### Marco teórico.

Partiendo de la posición de Díaz-Polanco (1981), que discute el significado de la "etnicidad", Luis Bate define en su estudio Cultura, clases y cuestión etnico-nacional (1984), dos categorías básicas para el análisis de esa "etnicidad". Estas categorías son las de "posición de clase" que define como "posición fundamental determinante de la participación de un grupo social en las diversas instancias de la for mación socio-económica" (p. 51); y la de "cultura" que define como "singular conjunto de efectos del desarrollo histórico del grupo y m<u>a</u> nifestación de sus formas concretas de existencia e integración a la estructura nacional" (ibid).

En el caso de las Talamancas, como de todos los indígenas costa rricenses, la situación de clase debe comprenderse dentro de todo el contexto nacional, como parte de una totalidad social mayor -más allá de la "etnia"-, en que se conjugan particularidades históricas y re laciones de producción desiguales, como lo señala el estudio de Muri llo y Hernández (1983) sobre los Cabécares de Chirripó. En este con texto el indígena ocupa una posición subalterna dentro de un modo de producción impuesto, el capitalismo, modo de producción al que debe ajustarse para sobrevivir, lo que conlleva consecuentemente la desa

parición progresiva de su organización económica tradicional,

Esa desaparición progresiva de lo tradicional, o "negación dia léctica de lo viejo por lo nuevo" (Bate, p.33) resulta en una nueva forma cultural, la cual puede solo comprenderse entendiendo a la vez la especificidad histórica del indígena, y el proceso de transforma ción que implica su vinculación al mercado capitalista . "La negación dialéctica implica la destrucción de la calidad de lo viejo, al gene rarse nuevas calidades esenciales. Pero no es una destrucción de to dos los elementos y procesos que integraban la vieja totalidad, hacién dola desaparecer para dar lugar a una nueva creación desde la nada. Tampoco significa que los elementos y calidades secundarios del pro ceso negado coexisten con lo nuevo. Los elementos, proceso y algunas cualidades de lo viejo, se transforman incorporándose a la nueva tota lidad, cuya calidad y contradicciones fundamentales" (ibid).

Bate refiere el término de cultura al de formación económicosocial ("reflejo de la unidad orgánica real e indisoluble de la base material del ser social y las superestructuras", p. 23). Ambas cate gorías se interrelacionan, e integran una totalidad única. Niega por lo tanto la explicación parcializada que tradicionalmente se le da al término de cultura, ya sea entendiéndolo como un agregado de manifes taciones folklóricas, o como todo aquello que es artificial, defin<u>i</u> ción esta última que no explica de ninguna manera la dinámica interna del fenómeno cultural.

La cultura el el "conjunto singular de formas fenoménicas que presenta una sociedad concreta, como efecto históricamente multideter minado por las condiciones particulares del desarrollo de las regula ridades generales de su formación económico-social. De manera que las regularidades estructurales y causales objetivas que expresa la categoría de formación social, constituyen el sistema de contenidos esenciales generales a que corresponden las manifestaciones cultura les" (Bate, p. 24).

De esta forma la cultura no puede ser referida tan solo a la base ideológica o superestructura de la sociedad ya que la forma no puede explicarse sin el contenido, lo fenoménico sin lo esencial, lo singular sin lo general. Y el sistema de contenidos esenciales gen<u>e</u> rales constituye la base material de la sociedad. Dicho de otro m<u>o</u> do, la cultura es un fenómeno dialéctico y su entendimiento supone

la interrelación de lo material y de lo ideológico.

En la medida que la categoría de cultura, así entendida, permite una comprensión adecuada de lo singular de una sociedad es que Bate descarta la categoría de "etnicidad" para calificar las manifestacio nes específicas de un grupo social. Ya D**f**az-Polanco (1981) lograba una conceptualización más amplia de la "etnicidad" reconociendo que no solo caracteriza a "grupos étnicos" sino a todo grupo social que man<u>i</u> fieste su especificidad. Lo que Díaz-Polanco define como "etnicidad", a saber "complejo particular que involucra (...) ciertas característ<u>i</u> cas culturales, sistemas de organización social, costumbres y normas comunes, pautas de conducta, lengua, tradición histórica, etc." (p.57), Bate lo llama "factores de singularización cultural" (p.54).

La "etnicidad" encuentra su sustento tanto en posiciones de cla se como en características culturales que al reproducirse procuran a los miembros de un grupo una identidad social.

"Siguiendo a Díaz-Polanco, entonces (cf. p. 2) la identidad vie ne determinada por el hacho de que la sociedad indígena, como grupo subalterno tiene una escasa (y a vaces nula) participación en las di versas instancias de la formación socio-económica, no solo porque nin gún momento su criterio se tiene en cuenta para planear políticas so ciales sino también porque son insignificantes los beneficios que re cibe de las instituciones públicas o cuando los recibe (caso de la es cuela, los puestos de salud, etc.) se convierten en instancias aún más alienadoras. Está condenado el indígena, aparentemente, a una participación subalterna en el æntido que el sistema capitalista lo obliga a producir excedentes (aunque mínimos) que venda en el mercado para adquirir bienes que se han vuelto esenciales para su subsistencia, pero que dicha actividad se situa a nivel de una relación de explot<u>a</u> ción por parte de comerciantes e intermediarios que realizan una con<u>s</u> tante extracción de valor de sus tierras y de su trabajo.

Dichas relaciones de producción desiguales caracterizan a toda la población indígena (salvo muy escasas excepciones) por lo que se puede afirmar que dadas las características del sistema capitalista vigente, y teniendo en cuenta que este niega dialócticamente el modo de producción originario, los indígenas costarricenses forman parte de la clase subalterna. Esta realidad, aunque no les es exclusiva ya que otros grupos sociales del país la comparten, los define como

indígenas a la par de sus características culturales específicas o de las singulares formas fenoménicas de su sociedad.

Bate (p. 55-57) analiza los "factores de la reproducción diferen cial de la identidad social", dicho de otra forma, los factores que determinan la identidad social a los miembros de un grupo. Estos fac tores son de dos tipos: factores histórico-naturales (comunidad ra cial, características heredadas genéticamente; particularidades del medio geográfico que condicionaron las orientaciones del desarrollo de las fuerzas productivas de la sociedad); y factores socio-históri cos. Estos últimos son aquellos factores que "han incidido histórica mente en la conformación de la cultura actual". Bate reconoce aquí la unidad original del sistema socio-económico ("caracteríctica del modo de producción y de la forma histórica de comunidad social origi nal"), las particularidades del desarrollo histórico, y la comunidad cultural que se manifiesta a través de "las singularidades de las so luciones que el grupo ha dado a diversas necesidades" (cultura obje tiva: singularidad de los productos de la transformación material, de los intercambios, de las conductas cotidianas, de las formas de su conciencia práctica concreta), y a través de la identidad cultural (que "se desarrolla a través de la comparación con la individualidad distintiva del ser social concreto de otros grupos sociales").

Podrán preguntarse algunos que relación tiene esta categorización teórica que hace Bate con nuestro tema en estudio. La mitología y la cosmovisión constituyen parte de lo que llamamos comunmente la "base ideológica" de la sociedad. Pretendemos mostrar aquí cómo esta base ideológica no puede comprenderse dialécticamente sino con respecto del modo de producción original de los Talamancas, aquello que Bate llama la "unidad original del sistema socio-económico".

En la medida que la mitología y la cosmovisión junto con esa uni dad original y junto con el idioma vernáculo constituyen los principa les generadores de "etnicidad" es que se hace importante comprender los factores de identificación social del grupo en estudio y entender cómo se trnasmite o se pierde en la actualidad. Este objetivo, más que epistemológico, se vuelve político en la medida que hace posible programar una serie de actividades como talleres de reflexión y de aná lisis de la realidad concreta en que se desenvuelve el grupo, que tiendan a fortalecer si identidad social (a través del rescate cult<u>u</u>

ral). La identidad social es en primer término la facultad de un gru po para organizarse internamente y así afrontar los problemas que se generan desde afuera y que lo afectan y amenazan. El rescate cultural no tiene entonces un fin "folklorístico" sino que constituye una moda lidad específica de la praxis.

### El mito como historia.

Cuando los Talamancas se refieran a sus mitos los llaman en len gua vernácula <u>siwa</u><sup>1</sup>. Esta palabra es de un rico contenido semántico. Al hablar español la traducen por "historia", y se refieren tanto a "cuento" como a "verdadera historia", es decir algo que realmente <u>o</u> currió. Para los awápa (sukias) los mitos son testimonios que se han transmitido desde el origen de la creación, y relatan las acciones de Sibö, el Dios creador.

Todo tiene siwa", es decir todas las cosas, vegetales, animales o minerales, tienen una historia que explica su origen. Siwa" también significa "aire" o "viento", como lo expresan los vocablos siwaskuk (respirar), en que kuk significa "jalar", o siwa"iök (inflar), en que iök significa "meter un líquido o una substancia dentro de un recipien te". Siwa" además es algo como "alma" o "esencia" como lo expresa siwamik (desmayarse), en que mik significa "irse". SiwabaLök designa el hecho de permanecer callado, baLök es "guardar" o "esconder", de lo que se deduce que siwa" se relaciona también con la palabra.

El que cuenta los mitos se llama en bribri siwabLa, bLa designa el "meollo o centro de algo" (kaLbLa: meollo de un árbol). El que cuenta es entonces el "meollo del mito" o "meollo de la historia", y el awá es realmente eso en la medida que es el depositario de la tra dición oral, el que conoce el origen de todas las cosas que existen.

En la cultura talamanqueña, el awá es a la vez el médico abori gen. Los mitos cumplen una función terapéutica y es la razón por la que esta persona es quien mejor los domina. Durante los ritos tera péuticos, el awá canta los mitos o fragmentos de ellos, pues para erradicar la enfermedad de su paciente requiere no solo administrar le el remodio natural adecuado sino también ubicar al "espíritu de la enfermedad" que provoca los males, para así librar de este a la vícti ma. El mito cuenta el origen de todas las cosas y por lo tanto el de las enfermedades y el de plantas involucradas en el tratamiento. Can tando, el awá pretende descubrir sus efectos, el lugar de donde pr<u>o</u> vienen, las circunstancias en que actúan. De esta manera, y por el poder que reconoce en sus invocaciones, logra alejar al "espíritu de la enfermedad".

La relación entre mito y rito es compleja en la cultura talaman queña y no podemos aquí sino resumirla. Pretendemos ahora abarcar la relación entre mitología y unidad original del sistema socio-económico, que como veremos también involucra elementos rituales.

## La chichada como modelo económico original.

La chichada, entre los Talamancas, es más que una fiesta, ya que se inscribe dentro de todo un contexto socio-económico. Hoy en día se dan tres modalidades de chichada:

- la chichada relacionada con un festejo o un rito: cumpleaños, presentación pública del recién nacido, por ejemplo;
- el turno: cuando se vende la chicha con el fin de crear fon dos para una organización;
- lachichada como forma de pago cuando se contrata fuerza de tra bajo fuera del núcleo.

Esta última forma es la que importa destacar aquí. Hay que decir sin embargo que por lo general se combinan los motivos para celebrar una chichada, por ejemplo se aprovecha un cumpleaños para chapear una parcela y contratar servicios, o viceversa.

El sistema de chichada como forma de pago se conoce por "mano vuelta" y consiste en lo siguiente: cuando una persona requiere efec tuar un trabajo que demanda abundante esfuerzo, por lo general solici ta la participación de otros, en especial parientes cercanos y polí ticos que viven en proximidad. El trabajo es entonces realizado en conjunto. El "dueño del trabajo", el que solicitó la ayuda, ofrece seguidamente una chichada a quienes le ayudaron. De esta manera les "paga".

Muchos trabajos se canalizan por esta vía, en especial los traba jos productivos, pero también otras actividades se relacionan con es te tipo de chichada, por ejemplo transnortar objetos pesados (piedras de moler, troncos para trapiche), o construir casas. De manera gene

ral se puede decir que media la chichada como retribución siempre que se trate de actividades imposibles de emprender por una sola persona o que le demandarían mucho tiempo, y siempre que se trate de activida des tradicionales. En el campo de la producción, son casi exclusivamen te las actividades relacionadas con el autoconsumo las que se vinculan con la chichada, mientras que las actividades agrícolas que forman par te de una economía de mercado (producción de excedentes a mayor escala) son mediatizadas por dinero en efectivo. En cuanto a casas, puede no tarse que las del estilo tradicional construidas con materiales mat<u>é</u> rales son las que en algunos casos todavía siguen la pauta de la chicha da, mientras que las de tablas aserradas y zinc no.

Dijimos que la chichada es o era una forma de "pago", sin embargo no media dinero ni una cantidad determinada de chicha. La verdad es que el "contrato tácito" entre el dueño del trabajo y quien lo ayuda no se cierra mediante la chichada, puesto que en cualquier momento <u>es</u> te último puede solicitar legítimamente la ayuda del primero. Al con tratar a una persona, el dueño del trabajo se compromete a servirle cuando aquel así lo requiera. Precisamente ese es el sentido de la "mano vuelta" o de "hoy por tí, mañana por mí".

La chichada constituye entonces una forma de expresar públicamen te el compromiso adquirido y representa una especie de articulación de todo un modo de producción. Teniendo en cuenta que los Talamancas tam bién se involucran dentro de un modo de producción ajeno pero dominante, debemos hablar más bien de una forma productiva, generada por la adecua ción del modo de producción original al modo de producción capitalista, en que formas valor del trabajo tienden a remplazar la chichada.

El modo de producción original ciertamente encaja dentro de lo que la teoría marxista conceptualiza como "comunidad primitiva" y más espe cíficamente como "comunidad agraria primitiva" o "comunidad primitiva agropecuaria".

El medio de poducción esencial lo constituye la tierra, la cual aparece como propiedad colectiva (Bartra, p. 48). Observamos hoy que los talamanqueños son pequeños propietarios y aunque la mayoría no ti<u>e</u> ne escritura de la tierra, reconocen parcelas y dueños, e incluso la herencia. En esta propiedad individual sin embargo existe la ingerencia clánica, es docir que los parientes del mismo clan matrilineal que el poseedor intervienen en ciertos casos en cuestiones de herencia. Los da

tos sugieren, por otro lado, que en tiempos pasados los clanes tubieron una ubicación geográfica particular, lo que solo puede explicarse por el control colectivo clánico.de la tierra.

A su vez notamos que la fuerza de trabajo aquiere también por me dio de la chichada un sentido colectivista (aunque no estrictamente clánico ya que el trabajo es realizado por parientes políticos también). Por ello tierra y mano de obra, principales fuerzas productivas, se cong tituyen como propiedad colectiva. (Dierchxsens, 1983, p.10) señala que en este modo de producción "la comunidad misma se presenta, por lo tan to, como la primera gran fuerza productiva". "La tierra -señala- pro porciona tanto el medio de trabajo como el material de trabajo, como también la sede, la base de la entidad comunitaria. Los hombres se com portan con ella tratándose como propiedad de la entidad comunitaria, que se produce y reproduce a través del trabajo viviente. Cada individuo se comporta como propietario y poseedor solo en tanto miembro de esta comunidad".

Se observa por otro lado, una división bastante protocolaria del trabajo entre hombres y mujeres ya quelos primeros se encargan de lo que es la preparación de los terrenos (voltear, chapear, quemar, además de la cacería), mientras que las segundas generalmente realizan la siem bra y la cosecha. En la medida que estamos hablando de la unidad origi nal del sistema socio-económico, cabe observar que las actividades pro ductivas se destinan casi exclusivamente al autoconsumo, por lo que no se da una particular distribución de riqueza.

Dijimos que la chichada corresponde a un compromi**so pú**blico en que el duego del trabajo reconoce su deuda con los que han ayudado. Dura<u>n</u> te la chichada se consumen grandes cantidades de chicha, y la fiesta d<u>u</u> ra mientras no termine la bebida, lo que puede durar uno o varios días según los casos.

La forma de tomar chicha es muy reveladora: los miembros de la <u>fa</u> milia que convida se encargan de que el huacal de un invitado no perma nezca vacío. El invitado toma muy poco de su huacal y se dedica más que todo a repartir la chicha que le han dado. Tomar del huacal de otra persona es manifestarle solidaridad y confianza, por eso la chichada se convierte rápidamente en una interminable procesión de huacales y const<u>i</u> tuye un momento privilegiado para reafirmar la cohesión del grupo.

Vemos asf que la chichada comparte a la vez rasgos de la estructu

ra económica y de la superestructura ideológica: momento de articula ción dentro del modo de producción original que refleja las caracterís ticas de las relaciones sociales de producción, se convierte en pilar de la identidad social, esa llamada "etnicidad" del grupo. Esto adquiere aún más relevancia si notamos que la chichada cumple también la función de rito, como trataremos de destacarlo adelante.

## Sibo construyó su casa (resumen mitológico).

Cuando Sibò hizo su casa, es decir el mundo en que vivimos, muchos seres le ayudaron, cada uno haciendo algo distinto. Había quien amarra ba la hoja de suita sobre el esqueleto cónico de la casa, había quien ponía los postes o pilares, había quién alistaba la comida para la chi chada.

Uno de los ayudantes flue el "rey de los zopilotes". El se encargó de rajar los postes, de sembrarlos y de colocarlos. Para darle coraje, Sibo le dió chicha de yuca. El zoncho trabajó aún más alegre, cantando. Por esa razón la cu®ta de ese animal es blanca como la chicha que tomó. Por eso también el zoncho vuela dando vueltas y los indígenas hoy en día bailan y cantan el "sorbón del zopilote" imitándolo.

Otro ayudante de Sibö fue la danta, su hermana, quien preparó el chocolate. Sibö la engañó, ya que lo que él quería era distraerla para robarle a su hija, la niña iLfLia, y con su sangre transformar la laja que cubría el mundo en tierra fértil que los hombres que iba a crear pudieran producir. La niña vivía debajo de este mundo, encerrada de trás de varias compuertas de piedra. Sibö fue hasta allá y le ordenó al trueno que las rompiera. Al oir el ruido, la danta sospechó lo que pasaba y regresó a su casa yéndose por el oeste, mientras que Sibö, el trueno y la niña se vinieron por el este y así la evitaron. Y al lle gar aquí de nuevo, la danta agarró a su hija en sus manos, pero las te nía cubiertas de manteca de cacao y se le resbaló. La niña cayó al sue lo y fue pisoteada por los bailarines quienes daban vueltas al compás del sorbón, y su sangre convirtió la laja en tierra fértil.

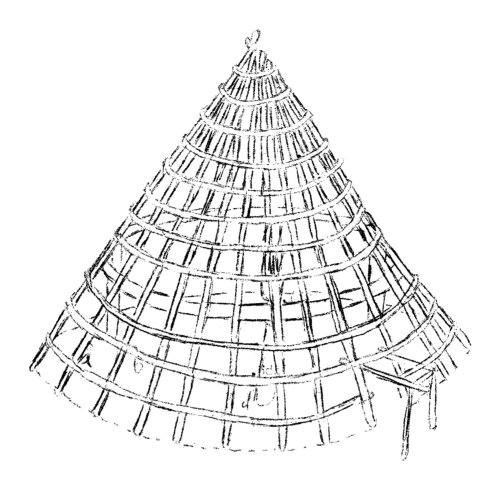
Y en ese tiempo todos hicieron la casa, poniendo la hoja, amarran do las varillas con bejucos. Y los nudos que hicieron con los bejucos es lo que vemos ahora como estrellas.

## La casa del Talamanca es la imagen de la de Sibb.

Explicamos antes que tradicionalmente en la construcción de una casa también media la chichada. La construcción de una casa adquiere en la cultura Talamanca el sentido de una actividad productiva. Preci samente por ello consideramos adecuada la fórmula de Bate al calificar la estructura de "base material del ser social", categoría que "se re fiere a todas las actividades y relaciones reales que se realizan y es tablecen entre los seres humanos y que permiten la reproducción mate rial de la vida social" (p. 21).

Notamos en mitos como en el de la creación del mundo que se habla de una casa y de una chichada. El mundo en la cosmovisión talamanqueña no es otra cosa sino la casa de Sibö. Hay en esto la idea de que este espacio es circular, así como el de la vivienda tradicional. El límite de la casa es la línea del horizonte, allí donde aparentemente el cielo termina. La casa cónica es el modelo más tradicional en Talamanca. En la actualidad este tipo de rancho ha prácticamente deseparecido y solo subsiste el que se erigió en Kachabré en 1984 como "casa de la cultura", espacio para reuniones y conmemoraciones, en un verdadero acto de rei vindicación frente a la descomposición de la cultura talamanqueña pro vocada por la incompatibilidad con el sistema capitalista y con las instituciones que dentro de él promueven la aculturixación.

La casa tradicional talamanqueña era entonces la imagen de la de Sibò, imagen del mundo habitado por los hombres. La casa era un micro cosmos, reflejo del macroscópico universo.



Esqueleto de una casa tradicional talamanqueña

### La fiesta de creación.

Para hacer su casa Sibö procedió, según la cosmología, de la misma forma en que se construía un rancho cónico, esdecir mediante la chicha da, solicitando ayuda. Sin embargo en aquel tiempo mítico aún no había hombres, ni mabía sol, ni mar, ni tierra. El mundo existía bajo la for ma de una enorme extensión de piedra habitada por seres "sobrenaturales" semejantes a Sibö, aunque este era más astuto. Sibö no tuvo más reme dio que contratar a esta mano de obra para construir su casa.

Pero lo que quería Sibo no ora tanto construir su casa sino dispo ner de un lugar en que pudiera crear a los hombres y que así éstos no fueran perturbados.

Sibò era conciente de que al contratar a aquellos seres "sobrena turales" establecía un molesto compromiso: al solicitar su ayuda y ce lebrar la chichada, no estaría sino reconociendo su deuda para con sus semejantes. Esto no le servía ya que él lo que necesitaba era más bien deshacerse de ellos para que no estorbaran a sus creaturas. Por medio de variadas artimañas se fue deshaciendo de sus convidados, los fue sa cando de su casa para que no volvieran a entrar. Eso explica por qué esos seres, en la cosmovisión talamanqueña, viven en lugares como detrás de donde nace o donde se pone el sol: son lugares más allá del horizon te, fuera de su casa. Los mitos de creación relatan todas estas aventu ras, que ocurrieron durante la chichada de Sibb.

La cosmovisión no se resume núnca en un sòlo mito, de ahí la dif<u>i</u> cultad de manejar este tipo de material. Casi todos los mitos, de una manera o de otra se relacionan con esa chichada original, la fiesta en que Sibö celebra su casa. Son un simAúmero de relatos los que existen, cada uno contando parcialmente lo ocurrido. Unos mitos cuentan el ori gen de la tierra, otros cómo ayudó la danta, otros cuentan el origen del tabaco que fumó Sibö por primera vez en esa fiesta, etc. Hay que contemplar el conjunto mitológico para entender la relación entre chi chada y creación del mundo.

Por eso los mitos de origen talamanqueños no son sino el relato de un engaño: como Sibb engaño a quienes le ayudaron, todo ello para bene ficio de la humanidad. Y en este punto preciso, la chichada como acti vidad econômica y su reflejo mitológico -chichada como creación del mun do- se invierten. Sibb se burlo de sus ayudantes al deshacerse de ellos y del compromiso que había adquirido, esa era la condición para que pu diera crear a los seres humanos.

### La chichada como rito.

Durante la fiesta de Sibö se repartió la chicha y se tomó de la misma forma en que lo hacen los talamanqueños, haciendo los huacales circular. También se bailó sorbón, durante el cual fue pisoteada la ni ña-tierra.

El sorbón es un baile que aún se practica en Talamanca. En las chichadas más tradicionales se suelen bailar varios, lo que hace pensar que anteriormente era de frecuente uso, para no decir de rigor en este tipo de reuniones. El baile también contiene connotaciones simbólicas importantes, que por razones de espacio no podemos destacar aquí. Cabe decir sin embargo que contribuye también, como la forma de tomar chicha,

a fortalecer la identidad social del grupo.

Vemos por lo tanto que la chichada tradicional se constituye como reflejo de la creación del mundo. Esta reproduce las condiciones en que Sibb hizo el mundo, máxime que se desarrolla por lo general en la noche. La chichada, el sorbón, y las actividades ocurridas en la fiesta de Sibb se realizaron en un momento en que aún no existía el son, en las tinie blas.

Pensemos por lo tanto en una chichada, con su procesión de huacales, con el zapateo del sorbón pisoteando la tierra, bajo el techo de un ran cho construido con materiales naturales, bajo las estrellas del firma mento, techo de la casa de Sibb. La chichada recuerda el acto de crea ción. Dijimos que era su reflejo. Hablando objetivamente habría que decir que es lo contrario, es decir que la mitología no es sino la ima gen de una realidad cotidiana en tiempos pasados y que hoy se extingue. Los forjadores de la cultura Talamanca no han hecho sino plasmar su rea lidad socio-aconómica a nivel ideológico. Base y superestructura se in tegran y constituyen una unidad dialéctica.

## La traición de Sibö.

Sibò burló a sus cónvives, hecho que no corresponde al modelo de la chichada tradicional. Mitología y realidad en este punto se contr<u>a</u> dicen.

La ideología tradicional reconoce en este hecho el carácter de ex cepción histórica que tiene la creación. La traición de Sibö no fue e jemplar pero fue necesaria para que existieran los hombres. Esta con tradicción a nivel ideológico es necesaria para que la cosmología logre una interpretación integral del universo, y explique en este caso por qué siendo creaturas de Dios los hombres sufren enfermedades y acciden tes sobre la tierra.

Muchos de aquellos seres que ayudaron a Sibi a construir su casa y a quienes éste robo su trabajo y su propiedad son los que los sukias hoy llaman "dueños de las enfermedades". Burlados por Sibi todos ellos tienen la firme intención de vengarse, y esta es la explicación que los talamanqueños dan a las enfermedades. Los "dueños de las enfermedades" desde afuera de la casa cósmica realizan incursiones dentro de ella y cobran víctimas. Tratan así de recuperar parte de lo que reivindican como propiedad.

### Transformaciones de la formación económico-social.

El reconstruir lo que hemos llamado, según los terminos de Bate, la "unidad original del sústema socio-económico", nos hemos referido a una época pasada, anterior a la conquista, en que la chichada era parte de un modo de producción dominante y que persiste marginalmente hoy en día.

Cabe preguntarse qué vigencia tiene ahora que la economía talama<u>n</u> queña no constituye un modo de producción aislado sino que está vincu lada a una economía de mercado instaurada por el modo de producción ca pitalista.

En las zonas más alejadas de las poblaciones criollas se mantiene el modelo tradicional en mayor grado. Estas zonas son las montañosas, las de los "altos" (Alto Lari, Alto Urén, Alto Coén) en que predomina la economía de subsistencia. Esas zonas están constituídas por terre nos con fuertes gradientes, difíciles de cultivar, y que vuelven casi imposible una agricultura extensiva e intensiva.

En el Valle de Talamanca, la planicie, observamos lo contrario. Son terrenos aptos para la agricultura extensiva e intensiva. Encontra mos por lo tanto abundantes cultivos que se destinan al mercado.

En estos lugares se puede observar como el modo de producción do minante va desplazando el modelo productivo original. Lo que se rela ciona con autoconsumo y con producción agrícola no comercial se maneja aún según pautas tradicionales, especialmente en lo que se refiere a di visión sexual del trabajo. En esta esfera además, las relaciones de producción se mediatizan por medio de la chichada, es decir, sin que se retribuya con dinero la mano de obra.

Lo que se relaciona con comercialización, en cambio -casi exclusiva mente plátano y cacao- contrasta netamente con la tradición. El traba jo, desde voltear o chapear, hasta vender el producto, es una actividad exclusivamente masculina. La mujer no tiene ninguna participación. Por otro lado la mano de obra que se contrata para preparar terrenos, lim piarlos, transportar el producto, se paga en jornales, con dinero en <u>e</u> fectivo. El dinero regula en este esfera las relaciones de producción, y la chichada está completamente excluída.

A esta transformación económica de la sociedad conresponde dialéc ticamente una desintegración cultural e ideológica. La mitología y la

cosmovisión tradicional son manejadas por casi todos los habitantes en las montañas, mientras que en la llanura casi exclusivamente por los sukias.

En términos de "identidad social" o "etnicidad" observamos el mis mo fenómeno: perduran con mayor fuerza en la montaña la "comunidad ra cial", el idioma vernáculo, la organización clánica, etc. En la llanu ra observamos una profunda transformación de los factores mencionados por 8ate como mondicionadores de la reproducción diferencial de la iden tidad social. En estos lugares hay mayor mestizaje, los monocultivos han remplazado la diversidad de la montaña de tal forma que la mayoría depende de la pulpería para el autoconsumo, la lengua vernácula está en proceso de extinción, lo mismo que toda la base ideológica tradicional.

#### BIBLIOGRAFIA,

- BATE, Luis. <u>Cultura, clases y cuestión étnico-nacional</u>. Juan Rablos editor, México, 1984.
- BARTRA, Roger. Breve diccionario de sociología marxista. Editorial Grijalbo, México, 1973.
- DIAZ-POLANCO, Hector. "Etnia, clase y cuestion étnico-nacional". <u>Cuadernos políticos</u> № 30, México, 1981.
- **DIERCHXSENS, Wim.** Formaciones precapitalistas. Editorial Nuestro Tiempo, México, 1983.
- FERNANDEZ, Leon.
  - Colección de documentos para la historia de Costa Rica. Imprenta Pablo Dupont, Par**ís**, 1886.
    - Historia de Costa Rica durante la dominación española. Editorial Costa Rica, San José, 1975.
- FERNANDEZ G., Ricardp. Reseña histórica de Talamanca. Editorial Costa Rica, San Oosé, 1975.
- GUEVARA, Marcos.
  - La mythologie des indiens Talamanca. Tesis doctoral, Universidad de París-X, 1986.

MARGERY PEÑA, Enrique. <u>Diccionario fraseológico bribri-español</u>. Editorial Universidad de Costa Rica, 1983.

MURILLO CHAVERRI, Carmen y Omar HERNANDEZ CRUZ. "La relación étnica-clase entre los indígenas Cabécares de Chirripó", <u>América Indígena</u>, Vol. 43, Nº 1, 1983.

PERALTA, Manuel de.

Etnología centroamericana, apuntes para un libro sobre aborígenes de Costa Rica. Librería M. Murillo, Madrid.